

## Bur Volkskunde Steiermarks.

## Dolfsleben, Sitten und Sagen der Deutschen.



it dem bedeutungsvollen Ausspruche: "Steiermark ift das Land der Herzlichkeit und Gemüthlichkeit" kennzeichnete weiland Erzherzog Johann die landesthümlichen Eigenschaften, das biedere Wesen und den edlen Grundcharakter des steirischen Volkes. Schlicht und gutmüthig, grad und offen bringt der Steirer Jedem ein unverdorbenes, theilnahms-

volles Herz entgegen; wahrhaftig und aufrichtig gemeint ift sein Wort und gegebener Handschlag ihm heilig. Von Natur aus gemüthlich und friedsertig, haßt er nichts mehr als Hader, Zank und Streit; er ist frei von Nationalitätenhaß und seine Frömmigkeit und Religiösität, wenngleich mit Aberglauben und Vorurtheil gepaart, lassen ihn auch mit Andersgläubigen friedlich und tolerant zusammenleben. Nur wenn der Steirer in seinen patriotischen oder nationalen Gefühlen verunglimpst oder verletzt wird, bäumt sich in ihm der Stolz, das Selbstbewußtsein auf, und er wird dann auch nicht selten handgreislich, um den Gegner eines Bessern zu belehren. Gastfreundschaft bietet und übt der Steirer stets gerne. Anfänglich etwas zurückhaltend in seinem Benehmen, weiß er, wenn man einmal sein Vertrauen gewonnen, sich um desto herzlicher zu geben und selbst seine mitunter derbe Umgangsweise durch eine ansprechende Gemüthlichkeit auszugleichen; dagegen ist er aber um so schwerer wieder zu gewinnen, wenn einmal sein Zutrauen mißbraucht worden. Wohl hat auch der Steirer seine Schattenseiten, doch sind dieselben meist nur individuell, wie z. B. der Hang zur Ungebundenheit, die schwer zu bezähmende

Luft zum Wilbern, welcher jedoch nur in einzelnen Fällen ein anderes Motiv zu Grunde gelegt werden darf als ein sehnsüchtiges Verlangen nach den Freuden der Jagd. Aber diese und noch andere, meist auch den übrigen Gebirgsvölkern anhaftenden Fehler werden wieder durch viele gute und treffliche Eigenschaften wettgemacht. Von Kindheit an zur Arbeitsfamkeit und zum Fleiße angehalten, klagt der Steirer nicht über das ihm beschiedene, oft harte Los, erwirdt er sich im Schweiße des Angesichts sein Brod; genügsam und zufrieden nimmt er mit diesem vorlieb, auch wenn es ihm nicht im Überfluß zutheil geworden, und theilt selbst dann noch mit dem Armen.

Die geistigen Eigenschaften des deutschen Steirers gleichen so ziemlich denen der übrigen Alpenbewohner. Wohl zeigt der Obersteirer, der zumeist auf sich selbst beschränkt und deshalb auch mehr auf die Erhaltung seiner Existenz bedacht ist, eine etwas minder rasche Auffassungsgabe als der in vieler Finsicht bevorzugtere sindige und anstellige Mittelsteirer, doch nimmt er unverwöhnten Sinnes alle Eindrücke auf und zeigt für die Bedürsnisse des praktischen Lebens einen gesunden Handverstand. Während der Bewohner des Mittelsandes sich dem Fortschritt weniger verschließt, hält der Obersteirer zähe und beharrlich am Althergebrachten und Bestehenden. Dieser seinen zeigt sich insbesondere in den vom belebteren Versehr abgelegenen Gegenden recht deutlich, wo der Älpler von der modernen Sitte und Cultur noch so ziemlich underührt geblieben ist.

Innig und tief ist des Steirers Liebe zur schönen grünen Heimat und zu Allem, was dieselbe charakterisirt und verherrlicht. Nach den schweren Mühen harter Arbeit zieht es ihn hinauf zu den luftigen Felsenhöhen, um sich hier in der stillen großartigen Natur zu fühlen als ein echter freier Sohn seiner Berge. Und wenn das Schicksal ihn von seiner heimatlichen Scholle hinweg, hinaus in eine ferne Fremde geführt, dann klingt aus der Kehle so recht innig und ergreisend sein stilles Leid, sein "Hoamweh":

"Bann i denk an di, mei Hoamatland, da thuats ma halt im Herzen weh, Denn da kumts ma halt im Geist so für, wias gwest is dortn vor und eh."

Wohl die herrlichste und schönste Tugend des Steirers ist seine angestammte Trene an Fürst und Vaterland in guten wie in schlimmen Tagen, und frendig stolz ertönt aus seiner wackern Männerbrust:

"So fest, wie ihre Berg bis in d' ewige Zeit, So stehn für ihren Kaiser fest die steirischen Leut!"

Geradezu sprichwörtlich geworden ist die Tapferkeit, welche die eisenkesten, siegsgewohnten Söhne der grünen Mark schon unzählige Male auf den Schlachtfeldern erprobt haben. Ihre schönste Anerkennung liegt in der bedeutungsvollen, von Seiner Majestät an die "Belgier" gerichteten Ansprache: "Es pocht mir das Herz im Leibe, ein so braves und tapferes Regiment um mich zu sehen!" Ebenso bezeichnend sind die Worte des Herzogs

von Württemberg nach der Schlacht bei Oversee, "daß es auf der Welt keine besseren Soldaten gibt als die edlen und braven Steirer". Und geradezu einzig in ihrer Art ist die Huldigung, welche der "eiserne" General Baron d'Aspre 1848 den tapferen "Kinskyanern" darbrachte, als er nach dem Siege von Custozza über das Schlachtseld sprengte und an

Erzherzog Johann.

ber Front dieses Regimentes, bessen bentsche wie slovenische Soldaten "das Unglaublichste" geleistet, mit abgezogenem Hute vorüberritt.

Dankbarkeit ist dem Steirer fein leeres Wort. Wer sich ihm einmal zum Danke verpflichtet hat, der fann desselben auch stets gewiß fein; die Erinnerung an erwiesene Gutthaten bleibt lebenslang tief im Bergen ein= gegraben, wird auf Kinder und Enkel übertragen und dauert so selbst bis übers Grab hinaus. Gar rührend ist die in den schlichten und doch fo tief empfundenen Bolks= liedern fortlebende dankbare Erinnerung an ben geliebten Erzherzog Johann, ben hochsinnigen Wohlthäter und wahren Freund der Steier=

mark; zwar ist nun schon eine Reihe von Jahren verflossen, seitdem der edle Schutzenius des Alpenlandes sein seelenvolles klares Auge für immer geschlossen, aber:

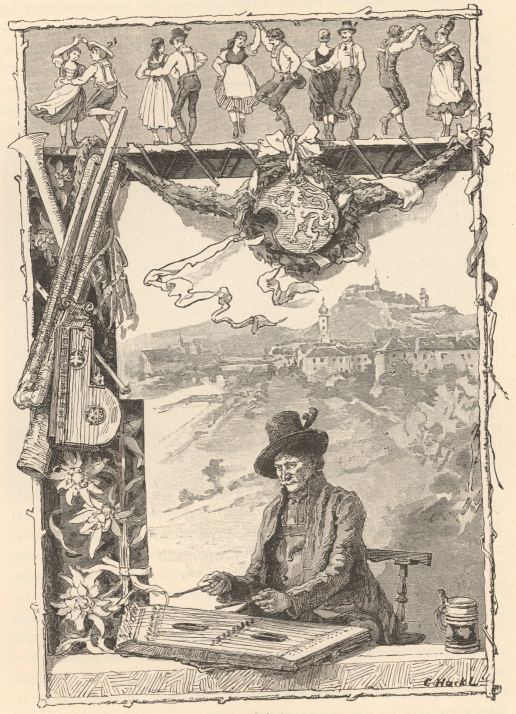
"In sein Steirergwand auf der Felsenwand, Schauts, Erzherzog Johann steht noch dort.

's haßt, er war schon todt; o du liaba Gott, Für uns Steirer lebt er fort und fort!

Bom deutschen Steirer unzertrennliche schätzenswerthe Eigenschaften sind sein Frohfinn, seine Lebensfreudigkeit und sein urwüchsiger Humor, womit er selbst sein nicht immer behagliches Dasein verklärt und sich eng an die oft schwierigsten Verhältnisse fesselt. Vor Allem liebt er das heimische Lied, und mit Recht, denn in demselben lebt sein Herz, sein Sinn, seine Sitte. Die Musik ist ihm gleichfalls ein Bedürfniß, geradezu ans Herz gewachsen aber ist ihm der Tanz, zu dem er stets aufgelegt scheint, selbst wenn er von langer schwerer Arbeit sich ermüdet fühlt. Großer Beliedtheit erfreut sich der "steirische Tanz", nicht nur im Lande selbst, sondern auch außerhalb desselben ist er bekannt. Er ist uch charakteristisch für den deutschen Steiermärker, originell und poetisch, ein Nationalstanz; in ihm verbindet sich natürliche Grazie mit sinnreichem Wechsel, in ihm spricht sich eine Idee aus, die einer süßen Liebeständelei, — in edler Einfachheit dargestellt durch mimische Ausdrücke herzlicher, gutmüthiger Fröhlichkeit.

Man betrachte sie nur, die ländlich gekleideten Baare, wie sie sich auf dem Tanzboden einfinden, sich zum Tanze "anschicken"! Langsam und einer nach dem andern treten die Tänger vor; erst schleifen sie sachte die Füße, dann beginnen sie zu stampfen, klatschen mit ben Sänden auf die Oberschenkel, schnalzen mit den Fingern und der Zunge und drehen sich lustig im Kreise, dabei schelmisch nach den "trollatn 1 Weiberleut" blinzelnd. Alsbald hat Jeder die "Richtige" herausgefunden, mit der er am liebsten, am leichtesten tanzt, ein Wink und die Tänzerin ist an seiner Seite. Nun geht es los! Erst tanzen sie Arm in Arm schön langsam herum, dann legt fie ihr Röpfchen an seine Bruft, er wieder seinen Arm um ihren Nacken und hebt mit der anderen Hand die ihre hoch auf, so weit es geht, burch bas Joch, bas baburch entsteht, schlüpfen nun in geschmeidigen Wendungen abwechselnd Tänzerin und Tänzer hindurch; darauf flattert sie, immer noch die Hand hochgehalten, öfter im Kreise rasch und flink sich drehend, um den Tänzer herum, und schließlich "wickeln" ober zwängen sie sich gegenseitig in schalkhafter Anmuth unter die Urme hindurch. Hierauf laffen die Tänzer ihre Genoffinnen aus der Sand, klatschen mit ben Sänden und stampfen mit den Rugen den Takt zur Musik; zum Schlusse jodelt einer ben letten "Schleifer" ber Cadenz nach, während andere wieder all ihr Entzücken gar in einem hellen Jauchzer ausschreien. Nach einer kaum merkbaren Lause in der Musik fassen sich wieder Tänzer und Tänzerinnen, und abermals beginnen die gefälligen Drehungen, Wendungen und Verschlingungen, auscheinend den früheren gleich und doch so verschieden von einander für den Renner. Aber damit ist's noch nicht genug; was ein echter Steirer ift, muß auch mit mehreren Frauenzimmern zugleich tanzen können! Da gibt es bann Verschlingungen, daß man sich schier nimmer auszukennen vermeint, und doch geht alles ganz "gmachla" vom Fleck, lösen sich die schwierigsten Figuren und Wendungen leicht und ungezwungen. Und dazu noch dieser lebendige Ausbruck im geschmeidigen Drehen und Wenden, im graziösen Anschmiegen und Verschlingen, in diesem neckischen Lostassen und spröden Entfernen, im freudigen Wiederfinden und stillen Dahinwiegen! Aber noch immer

<sup>1</sup> Bergig und mit munterer Laune begabt.



Der Steirertanz.

ist der Tanz nicht ganz wie er sein soll, es fehlt noch etwas, das "Tanz angeben" und das "Stenken". Es ist ja eine Eigenart des deutschen Steirers, seinem Herzen, sei es nun im Gefühle der Liebe, des Wohlbehagens, der Eisersucht oder der gesteigerten Fröhlichkeit Luft zu machen. Und so improvisirt denn auch bald einer der Tänzer ein "Schnaderhüpfl" und "gibt den Tanz an", indem er den Musikanten die Melodie vorsingt, die sie nun aufsgreisen und meist abwechselnd in verschiedenen Tonarten durchführen. Solche improvisirten Liedlein sind oft gemüthlich, sinnig oder naiv, oft aber auch derb und anzüglich. Im letzteren Falle bleibt selten die richtige Antwort auß; es sinden sich immer einige unter den Tänzern, welche den im soeden abgesungenen "Vierzeiligen" enthaltenen Reim für die erwartete Entgegnung aufgreisen und schlagfertig erwidern. So entsteht ein Liederkampf, ein lebhafter Wechselgesang, "Stenken" genannt, welches rein nur in der deutschen Steiersmark anzutressen ist; derzenige bleibt Sieger, der seine Gegner zum Schweigen bringt.

Der steirische Nationaltanz in seiner ganzen Originalität ist namentlich in Obersteier bei allen Tanzunterhaltungen vorherrschend. In Mittelsteier, zumal in den nordöstlichen Gegenden sind auch der "Polsterstanz" und der "Hands-Adam-Tanz" beliebt. Bei letzterem tanzen die Paare erst recht langsam im Takte, dann geht die Musik in einen "Steirischen" über, man tanzt einen Rundtanz, "trampelt" hierauf zweimal im Takte mit den Füßen; nun drohen sich Tänzer und Tänzerinnen schelmisch und zärtlich, erst mit dem Zeigesinger der rechten, dann mit dem der linken Hand, verbeugen sich gegenseitig und wenden sich wieder mit einer Miene der Abneigung von einander ab, alles streng nach dem Takte der Musik. Hierauf wird der Kundtanz im schnelleren Tempo fortgesett. Diese Figuren wiederholen sich, wobei der Tanz immer schneller wird, so daß es zuletz ganz unmöglich ist, dem Tempo zu folgen und deshalb Tänzer und Tänzerinnen endlich unter allgemeinem Inbel und Gelächter außeinanderstäuben.

Des Steirers gemüthliche Seite und Fröhlichkeit äußern sich auch in seinen Spielen und Belustigungen, die nicht selten des Alpensohnes Geschicklichkeit und Körpergewandtheit erkennen lassen. Obenan steht das Scheibenschießen in schöner Jahreszeit, welches im Winter durch das Volzschießen ersett wird. Sehr beliebt im Winter ist in Obersteier das Eisschießen; dem Schlittschuhlaufen wird mehr von den städtischen Bewohnern gehuldigt, ebenso dem "Gaßlfahren", dagegen ist das "Rumpelfahren" mit kleinen Schlitten auf schneebedeckten Berglehnen eine Belustigung für die liebe Jugend.

Jüngere Bursche lieben es, ihre Kräfte im "Kingen" und "Fingerhakeln" zu erproben ober ihre Gewandtheit im "Baumkrageln", "Sackrennen" und dergleichen zu zeigen. Eine große Behendigkeit und geschickte Anwendung der Gliedmaßen verlangen das "Stangenseiten", auch "Kitterspiel" genannt, und das "Holzauswerfen". Bei ersterem kommt es hauptsächlich darauf an, fest und sicher auf mehrere Meter langen glatten Stangen, die von

je zwei Burschen auf den Achseln getragen werden, zu sitzen oder zu reiten und dabei den Gegner "aus dem Sattel zu heben", was aber nicht immer gelingen will, indem diese "Ritter" meist sehr gewandt sind und, wenn sie auch das Gleichgewicht verlieren und von der Stange herabgedreht werden, doch nicht ganz zu Boden fallen, sondern sich an derselben wieder fangen und mit großer Schnelligkeit auf ihren "Gaul" hinaufschwingen. Das Holzauswersen ist ein Spiel der Holzsche, und war ehemals besonders im Oberslande sehr beliebt. Vier Knechte stellen sich dabei nach vorwärts gedückt mit dem Rücken



Das Schmiraggeln.

fest aneinander und bilden eine Fläche, über welche lederne Röcke oder dergleichen gebreitet werden. Gegen diese Gruppe laufen nun die übrigen, in einer geraden Linie aneinander gereihten Spieler auf ein gegebenes Zeichen, machen einen "Burzelbaum" und wersen sich überschwingend mit Kopf und Händen in die Mitte der gedachten Gruppe, wobei die Füße eine zeitlang gleich den Flügeln einer Windmühle in der Luft zappeln. Dieses große Gelenkigkeit erfordernde Spiel soll eine Versinnlichung des "Auswersens" der Holzstämme sein, welche, wenn sie zur Winterszeit in den langen beeisten Holzriesen sich "tüchtig spießen", am Ende derselben in ähnlicher Weise sich überstürzen.

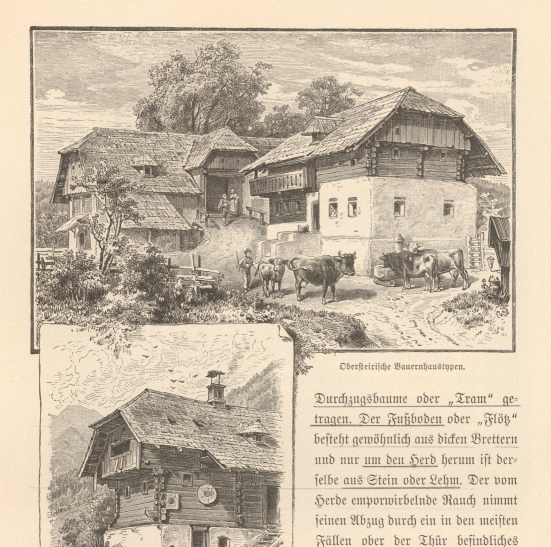
Allgemein im Lande beliebt ist das "Kegelscheiben"; dem reihen sich zwei andere in Obersteier bekannte Kegelspiele an, das "Schmiraggeln" und das "Weilenspiel".

Bei ersterem Spiele, auch "Schmaraggeln" genannt, wird von den in zwei Partien getheilten Spielern von vier Seiten, deren jede ein "Bot" genannt wird, mit einer etwa kopfgroßen Augel auf eine Distanz von mehreren Metern nach den in gleicher Ordnung wie beim Regelscheiben aufgestellten Regeln geworsen. Das "Meilenspiel" ist nur in den an Kärnten grenzenden Gegenden Obersteiers üblich. Die Spieler sind gleichfalls in zwei Partien getheilt, deren jede eine große Augel besitzt, die abwechselnd auf der Straße weiter geworsen wird, bis das oft ein bis zwei Stunden entsernte Ziel erreicht ist; diesenige Partie, welche weniger Würfe gemacht, hat das Spiel gewonnen. Zuweilen wird die Augel nur mit einem Prügel oder dergleichen geschlagen oder fortgestoßen, in welchem Falle dann das Spiel "Augelschlagen" genannt wird.

Von den in Steiermark üblichen Gesellschaftsspielen seien hier nur genannt das "Topf-" und "Stockschlagen" und das "Weibertauschen". Manche Spiele, wie das "Orgelstimmen", "Keanstocksprengen", "Bischoseinweihen", "Sterngucken" u. s. w. sind Verirspiele, bei denen Uneingeweihten auf mehr oder weniger unzarte Weise oft ziemlich arg mitgespielt wird; andere wieder, wie z. B. das "Roßbeschlagen", "Bauer und Bader" und bergleichen bringen einzelnen Ständen geläusige Hantierungen in pantomimischer Weise zur Darstellung. Auch die fröhliche Kinderwelt hat ihre Spiele, wie z. B. "Fran Sonne", "Guggaberl", "Goldne Brucken fahren" und noch viele andere, welche jedoch auch in den übrigen Alpenländern mehr oder weniger bekannt sind.

Wenden wir uns nun dem steirischen Bauernhause zu. Es ist weniger geschlossen und breitbehäbig als das tirolische und typischer als das kärntnische; es ist tüchtig in der inneren Eintheilung und ernst von Aussehen.

Die älteren ländlichen Wohnhäuser sind mit Rücksicht auf die herrschenden klimatischen Berhältnisse meist aus Holz erbaut und ruhen auf einem steinernen Unterdau. Sie bestehen in der Regel aus vier mit kleinen Fenstern versehenen Räumen, aus dem Vorhause oder "Lauben" in der Mitte, mit dem Aufgange zum Dachboden, aus der "Rauchstube", dem gegenüberliegenden "Stübel" und einer "Kammer" nebenan, welche zugleich als Keller benützt wird. Wanche dieser Häuser wurden durch spätere Zubauten erweitert, welche gleichfalls Zimmerräume und bei etwas abdachiger Lage unterhalb einen Keller enthalten. Die "Rauchstube", welche Küche und Wohn-, oft auch Schlafzimmer zugleich ist, enthält den offenen Kochherd, neben diesem den Backosen, unter dem sich wieder der Hühnerstall besindet, und den "Saukesselben ein schlichtes Hausaltärchen; außerdem besinden sich hier noch Wandbänke mit Laden, Wandgestelle, eine Schwarzwälderuhr und endlich oft auch das breite Bett, welches tagsüber mittelst einer Holzbecke zugedeckt wird, um als Küchentisch benützt werden zu können. Die aus Holzpssselfen bestehende Decke wird von einem dicken



"Asen" zur Trockenlegung des Brennholzes vorhanden ist. Da der Steirer weniger als heispielsweise der Salzburger bedacht ist, den Giebel des Hauses der Straße zuzukehren, so erscheint derselbe in der Regel auch einsacher und schmuckloser als in anderen Alpenländern. Er ist mit senkrechten Brettern verschalt, zeigt ein eins geschnittenes Bodens oder Kammerfensterchen und nimmt gewöhnlich vom Dache einen dreieckigen vorschattenden Zipfel in Anspruch; solche im obersten Drittel ihrer Höhe

Fensterchen in den im Vorhause ans gebrachten hölzernen Rauchsang, in dessen Nähe auch eine sogenannte

seitlich abgeschrägte Bultbächer sind in der Regel ziemlich steil und hoch. Im oberen Ennsthale, wo die Bauart schon mehr der salzburgischen ähnlich ist, findet man ziemlich flache, mit Steinen beschwerte Dächer, die häufig mit einem schmucken Dachreiterchen, das ein Rufglöcklein birgt, geziert find. Sonft kommen flache Dächer z. B. auch am Wechsel vor, wo man noch ältere Häuser mit einer an der Giebelseite angebrachten Altane findet. Im Westen Mittelsteiers trifft man an der Giebelseite älterer Holzbauten mitunter zwei übereinander stehende Gänge, deren unterer sich auch an der Langseite des Hauses fortsett; häufig find aber solche Gänge statt an der Schmalfeite an einer der beiden Langseiten bes Saufes angebracht und bestehen ihre Geländer mitunter aus zierlich profilirten Brettern. Bur Gindeckung der Dächer werden noch häufig Schindeln oder, namentlich im Oberlande, Bretter verwendet: Strohdächer findet man in Mittelsteier vielfach, daselbst sind auch Thuren mit Strohgeflechten nicht felten. In ben Winden ftark ausgesetzten Gegenden, 3. B. im Salzkammergute, zeigen die Wohnhäuser eine eigene Bretterverschalung. In manchen Gegenden, besonders im Nordwesten, findet man auch einen kleinen Borbau ober eine Vorlaube, genannt das "Brückel". Als typisch für den älteren steirischen Holzbau fönnen die sogenannten "Anappenhütten" in Schladming gelten, ziemlich stilreine Wohnhäuser von mäßigem Umfange. Seit einigen Jahrzehnten verschwinden jedoch die spezifisch steirischen Holzbauten immer mehr und mehr, und wenn sie auch nicht immer vollständig aemauerten und ziegelgedeckten Neubauten Plat machen, so erfährt doch die "Rauchstube" eine durchgreifende Veränderung und wird wenigftens die Ruche gemauert, die dann oft auch die hintere Rammer oder das "Dberftübel" umfaßt.

Der obersteirische Bauer hat Wohnhaus und Wirthschaftsgebäude getrennt, wenn auch knapp benachbart; gewöhnlich stehen diese Bauten zu einander im rechten Winkel, oft rücken sie auch in eine Flucht vor. So ein Wirthschaftsgebäude hat im Erdgeschöß die Stallungen mit dem Eingange an der Schmalseite, darüber dehnen sich die Scheunenstämme aus mit einem im Oberstockwerf angebrachten Thor, zu welchem vom Erdboden aus eine Brücke geschlagen ist, so daß der hochgethürmte Erntewagen über dieselbe hinan gleich in die Scheuer sahren kann. Die Tenne liegt gewöhnlich im rückwärtigen Theile der Scheuer, mit einer eigenen Thür oder mit einem großen Oberlicht an der hinteren Schmalseite. Die Stallungen für das Borstenvieh bilden niedere seitliche Andauten.

Wesentlich anders gestaltet sich die Bauart der Bauerngehöfte im östlichen Theise Mittelsteiers, im sogenannten "Heanzenland". Da hat das Ganze eine centrale Anlage, ist im Rechteck aufgebaut mit einem großen Hof in der Mitte. An den beiden Schmalseiten sind das Ein- und Aussahrtsthor. Der vordere Langtract ist das Wohnhaus, gewöhnlich mit einem Eingange für sich; diese Thür hat meist einige Austrittsstusen, oft auch einen zierlichen Ausstels oder gar eine kühle Vorlaube. Im rückwärtigen Langtracte sind die

Stallungen mit Ausgängen in den Hof, in welchem sich der Düngerhausen breit macht. Um den Hof zieht sich ein erhöhter, von dem weit vorspringenden Dache gedeckter Treppelweg ohne Geländer, die "Grädn" oder "Greadn" genannt. Hinter den Stallungen besindet sich der von einem "Spältenzaun" eingeschlossene "Sauanger"; in diesem steht gewöhnlich auch die "Linsatstampfen". Wo zu einem solchen Gehöfte auch ein Weingarten gehört, befindet sich gewöhnlich dem Ausfahrtsthore gegenüber ein freistehender Keller mit der Weins oder Obstpresse im darüberliegenden Stockwerke. Wohl dieselbe centrale Anlage,



Unterfteirisches Bauernhaus (Centralinftem).

aber etwas abweichend hinsichtlich der Lage des Wohntractes sind die "einschichtigen", an "Gstetten" 2 liegenden Gehöfte in der nordöstlichen Steiermark, indem daselbst die Wohnsebäude rückwärts an der aufsteigenden, die Stallungen aber vorne an der abfallenden Seite sich befinden. Eine andere Sigenart an diesen Gehöften ist auch, daß sich die um den Hof ziehende "Greadn" gegenüber dem Hausthore zu einem Vorsprung erweitert, woselbst Tische und Sigbänke angebracht sind und in schöner Jahreszeit die Mahlzeiten eingenommen werden.

In den westlichen Theilen des Mittellandes trifft man hier und da eine andere Anordnung; es enthält der hohe steinerne Unterbau die Stallungen und dergleichen, das

<sup>1</sup> Leinölftampfe. - 2 Berglehne.

hölzerne Oberstockwerk bildet den Wohntract des Landmanns. In den südlichen Gegenden der östlichen Steiermark, von Radkersburg auswärts, macht sich an älteren Bauten die in Obersteier übliche Anlage bemerkbar, nur daß die Wirthschaftsgebände meist parallel mit dem Wohnhause laufen, seltener sich im Winkel an dieses schließen.

Zu einem eigentlichen steirischen Bauernhause gehören auch der "Feldkasten" und das "Ausnahmshäusl" oder "Stöckl". In ersterem, einem einsam stehenden Holzbau auf gemauerter Unterlage mit hohem Giebeldache, bewahrt der Landmann seinen Erntesegen. Das letztere ist meist ein sehr einfaches Häuschen; in Mittelsteier sindet man solche mit ausladendem Oberstockwerf und meist um so viel höher, als sie im Geviert allzu schmal bemessen sind. Reichere Grundbesitzer haben auch noch ihre Huben, bei denen das wohnliche Gelaß für den "Moar" und das Gesinde mit den Ausspeicherungsräumen baulich in Eins zusammengezogen ist. Erwähnung verdienen auch die "Söllhäuser" oder "Söller", kleine, oft ganz nette Holzbauten, in welchen besitzlose dürstige Leute, Taglöhner, Handwerker und dergleichen, bequeme und billige Unterfunft sinden. Endlich gehört zu jedem größeren einschichtigen Bauernhose auch die "Bad-" oder "Brechelstube", und was ein echter steirischer Bauer ist, der für alles, was er braucht, seine Mittel beim Hause hat und Hausearbeiten entweder selbst ausübt oder durch auf die "Stör" berusene Handwerker verrichten läßt, so besitzt ein solcher für seine Bedürsnisse auch noch seine eigene Mühle, Zeugschmiede und Zimmerhütte.

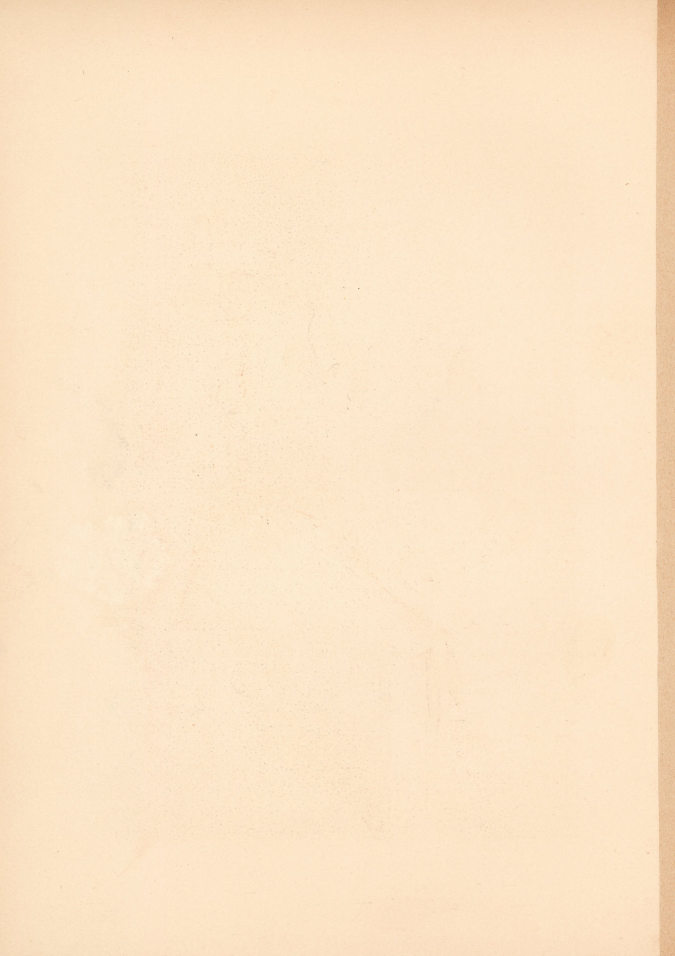
Wie der Steirer sich sein Haus den klimatischen und örtlichen Verhältnissen entsprechend gebaut hat, so hat er denselben auch seine Aleidung angepaßt. Gemeiniglich gilt das "Steirergwand" zugleich auch als das Kleid des Hochgebirgsjägers; die ältere Tracht des Volkes aber war einst auch die der bevorzugteren Gesellschaft, nur daß sie aus deren Kreisen von der Mode verdrängt wurde, während sie sich auf dem Lande, und zwar im Gebirge, bei dem zähen und beharrlichen Sinne der Bevölkerung viel längere Zeit erhalten hat.

Heilgrünem Bande, geschmückt mit einem Gamsbart, Schilds oder Auerhahnstoß oder einem Geierstaum, in schöner Jahreszeit wohl auch mit einem Sträußchen "selbstbrockter" farbenprächtiger Alpenblümlein geziert; ferner aus einer grauen, grün ausgeschlagenen Jacke, unter welcher der rothe "Bruftlat" und darüber die grünen Hosensträger hervorschauen; dann aus der "irchenen", zuweilen zierlich ausgenähten Kniehose mit dem besonderen Seitentäschen für das "Eßbesteck"; endlich aus den gewöhnlich grünen oder grauen Wadenstrümpfen und den hohen, mit derben Nägeln beschlagenen "Bundsschuhen". Um den Hals ist ein lose gebundenes, meist grellfarbiges Halstuch geschlungen; hier und da findet man auch noch den früher häusiger als jetzt üblichen Ledergurt um die



Chromoginfographie von & Angerer & Gofcht.

Druck ber f. f. Sof- und Staatsbruckerei in Bien



Lenden mit den figuralen Verzierungen aus Metallnieten, seltener aus dunkler, einfardiger Seidenstickerei. Gegen die Unbilden nasser Witterung schützt ein aus groben dichten Loden versertigter, mit einer Halsöffnung versehener Wettermantel. Die in den einzelnen Gegenden üblichen Unterschiedlichkeiten in dieser Tracht sind von keinem wesentlichen Belange und machen sich nur hinsichtlich einzelner Theile des Anzuges bemerkbar. So z. B. zeichnet sich der Ausser durch einen gefälligeren Kleiderschnitt und seine Zierlichkeit im Ausputze des etwas höheren Hutes aus; im oberen Ennsthale findet man weiße oder blaue Strümpse; im mittleren Ennsthale haben die Hüte eine etwas breitere Krämpe, dagegen sind sie wieder höher und spitzer im Thale der Salza, im Hochschwabgebiete und im oberen Mürzsthale; in diesen Gegenden sind auch die Lodenröcke länger und wohl auch weniger zierlich, dafür aber sester schließend und wärmer.

Anstatt der grauen Lodenjacke wurden früher solche von grüner Farbe getragen; Jäger insbesondere liebten auch gleichfarbige, an den Schößen frackartig ausgeschnittene Joppen. Der alte Steirer aber fleidete fich gerne, wie man es mitunter noch heutzutage sehen kann, in lange grüne ober auch braune, statt der Anöpfe mit "Haftln" versehene Lodenröcke mit ungetheilten Schößen, hoher Taille und mehr ober weniger merkbar hohem Rragen. Im oberen Ennsthale fah man lange graue, schwarz ausgeschlagene Röcke mit hohen Steiffragen, im oberen Murthale graue, grün ausgeschlagene, nicht gang bis zu den Anien reichende offene Wämmser und gleichfarbige Hosen; in der Juden= burger Gegend waren rothe Westen mit Silberknöpfen und blaue Strümpfe nicht selten; bei Murau frugen die Bauern weiße oder graue Strümpfe, oft auch Schnallenschuhe und um die Mitte ein rothes langes Tuch lose zwischen den Hosenträgern durchgeschlungen und zur Seite herabhängend. Im Winter wurden auch Belgjacken getragen und statt der Aniehosen Pantalons aus grauem Loden und an den Außenseiten von oben bis unten mit Knöpfen versehen. Was endlich die früheren Hutformen anbelangt, so trug man noch zu Anfang dieses Jahrhunderts theils schwarze hohe Spithüte, theils grüne oder schwarze breitfrämpige Filzhüte mit niederem runden Gupfe, nicht felten mit Schnüren und Troddeln aufgeputt; später bediente man fich hoher, steifer rauhaariger Hute von grüner Farbe. Eine eigenartige Ropfbedeckung war im Sulmthal zu finden, nämlich zuckerhutförmige schwarze Hüte mit breitem Rande und abgerundetem Gupfe.

Unter der Kopfbedeckung wird nicht selten ein grünes Sammtkäppchen oder die bekannte gewirkte "Zipfelhaube" sichtbar. Eigenthümlich war die Art, wie der Obersteirer in früherer Zeit sein Haar trug, nämlich vorne kurz geschnitten, um die Ohren aber und gegen den Nacken lang, oft in natürlichen Locken herabhängend.

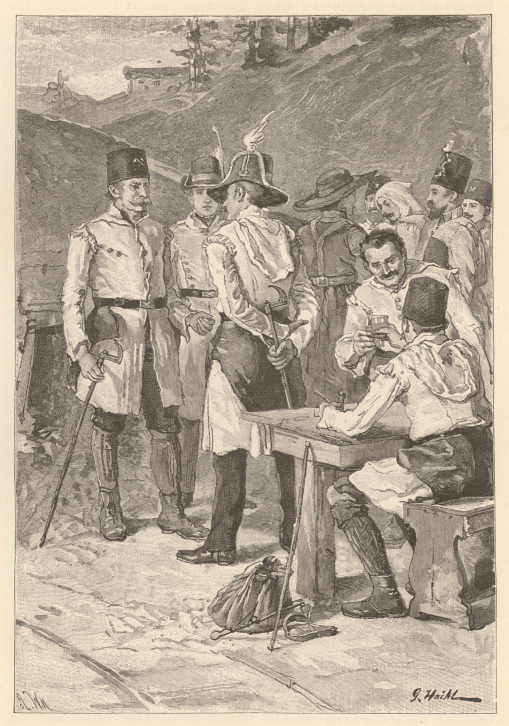
Vom unteren Mürzthale an und die Mur abwärts tritt die landesthümliche Tracht, die in ihren früheren wesentlichen Eigenheiten einst in der ganzen deutschen Steiermark

vorherrschend war, immer mehr zurück und selbst an der Aleidung des Landmanns zeigt sich jest schon der Einfluß der städtischen Mode. In den Städten und Märkten, den deutschen Sprachinseln im slovenischen Unterlande ist die steirische Tracht gänzlich verschwunden, nur ab und zu begegnet man einem Träger des grünen Hutes und der grauen Jacke mit dem grünen Stehkragen.

Eigenartig und traditionell ist die "maximilianische" Tracht der Knappen am Erzberge, bestehend in einem langen weißen Grubensittel mit einer Kapuze, dem Gürtel mit dem "Schermfell" und der "Schachtmütze", einer grünen mit "Fäustel und Eisen" geschmückten Filzkappe ohne Schirm. Diese Tracht wird von den Bergleuten bei festlichen Gelegenheiten, beim Barbarafeste, beim Berg- und Kreuzseste auf dem Erzberge, bei der Auferstehungsprocession in Eisenerz, bei Leichenbegängnissen verunglückter Kameraden 2c. getragen. Hierbei unterscheiden sich die Bordernberger Knappen von den "Innerbergern" durch den rothen Deckel der Schachtmützen. Dieses Bergmannshabits bedienten sich ehemals auch die Bordernberger Radmeister, nur trugen sie einen grünen Hut, dessen breite Krämpe auf der linken Seite aufgebogen und mit einem Geierslaum geziert war. Bergossiciere, das Aufsichtspersonale und die Musiker erscheinen im üblichen schwarzen Bergmannskleide. Die Hüttenleute, denen sich in früheren Zeiten bei Ausrückungen die "Kohlsachter" mit ihren massiven Rechen anschlossen, tragen weiße Linnenröcke, langen Lederschurz und eine grüne mit einer Granate gezierte Müße.

Was die Aleidung der weiblichen Bevölkerung anbelangt, so tragen die Frauen meist dunkle, faltige, die Mädchen mehr lichte und nicht allzu lange Röcke, unter welchen die oft niedlichen Schuhe und die weißen Strümpfe hervorlugen. Die grelle, oft weiße Schürze bildet bei den letzteren nur einen schmalen Streifen, während sie den Berheirateten gewöhnlich dunkel und so breit ist, daß sie rückwärts zusammenlangt. Über die Brust wöldt sich ein ziemlich weit ausgeschnittenes fardiges "Laibl" oder ein schwarzes, zuweilen mit Goldborten besetztes Mieder. Ültere Frauen pflegen darüber noch ein dunkles, mit "Falberln" besetztes Corset mit hoch auswattirten Ürmeln anzuziehen; die Mädchen wieder zeigen sich gerne in ihren weißen, bald längeren, bald fürzeren Hemdärmeln und ziehen auch sonst die fleidsame Joppe dem altmodischen "Spenser" vor. Ein buntes, häusig seidenes, lose um den Hals gelegtes und züchtig über die Brust herabreichendes Busentuch und ein meist schwarzseidenes oder braunes Kopftuch, welches rückwärts zusammengebunden, oft auch nach Salzburger Art in einen Knoten mit zwei breiten Flügeln geschlungen wird, vollenden den Anzug der Steirerin.

Ültere wohlhabende Frauen aus dem Bürgerstande tragen noch ab und zu bei besonderen Anlässen die bekannten "Goldhauben", legen sich auch sonst noch altes, oft werthvolles Geschmeide an. Beliebt waren die casquetartigen "Florhauben"; Leidtragende



Berg= und hüttenleute aus Vordernberg und Gisenerz.

bedienten sich auch gleichgestalteter schwerer Sauben aus schwarzen Berlen gestickt. Desgleichen erfreuten sich auch die schwarzsammtenen, oft goldbortirten "Bundhauben", mehr noch aber die hochgeftülpten, sammt- und goldgebrämten "Drathelhauben" einer großen Verbreitung. Im Salzkammergute findet man noch alte Bauersfrauen mit einer Pelzmütze im Winter, sonft aber mit einem hohen, breitkrämpigen weißen Filzhut auf dem Kopfe. Ziemlich allgemein beliebt, besonders im Oberlande, waren ehemals sehr breiträndige, an den Krämpen außen mit schwarzem, faltigen, innen mit rothem Seidenstoffe belegte Frauenhüte mit niederem flachen Gupf aus weißem Filz. Im obersteirischen Murthale tragen die Frauenzimmer noch jett gerne schwarze Männerhüte aus feinem, langhaarigen Filz, die oft kokett aufgesetzt werden und nicht übel zu Gesichte stehen; in einigen Gegenden, nahe der färntnischen Grenze findet man solche Hüte mitunter sogar mit Goldquasten geziert. Gewöhnlich wurden früher die Hüte über eine Lodenhaube getragen, heutzutage häufig über das schwarzseidene Kopftuch, im Salzkammergut aber bedecken die Mädchen gerne ihr blokes gelocktes ober in Zöpfen geflochtenes Haupthaar mit einem grünen Steirerhut. Berühmt waren die Sulmthaler Frauenhüte, flache, gelbe aus Stroh geflochtene Sonnenhüte mit niedrigem Gupf, daran zwei seidene Schlingen prangten und überdies eine breite Bandschleife unter dem Hute und bis über den halben Leib herabhing; solche Hüte besserer Qualität hießen "Raindshüte", während die minderer Gattung "Goggen" oder "Moidlhüte" genannt wurden. Es gab auch schwarze, selbst grüne Sonnenhüte, welche zumeift in der Stainzer und Ligifter Gegend getragen wurden.

Fassen wir das, was über die Kleidung des deutschen Steirers gesagt wurde, nochs mals kurz zusammen, so sinden wir, daß diese Tracht dem Manne das Ansehen von Kraft und Fülle, vereint mit einer gewissen Leichtigkeit und Gewandtheit verleiht, in der des weiblichen Geschlechtes gefällige Einsachheit, anmuthende Sittsamkeit sich ausdrückt.

Das Familienleben im steirischen Volke ist, wie in den Alpenländern überhaupt, ein durchwegs patriarchalisches und äußert sich namentlich im gegenseitigen Verhältnisse der Eltern und Kinder zu einander und in dem der Dienstboten zu den Dienstgebern. Sine schwe Sitte ist der "Heimgang", nämlich daß allen Geschwistern das Vaterhaus, welches ein Bruder oder eine Schwester übernommen hat, im Falle der Rücksehr offen steht. Besondere Ereignisse im Familienleben geben immer Anlaß zur Entfaltung eigenthümlicher, oft uralter Gebräuche.

Kommt in einer Familie ein Kindlein zur Welt, so wird es alsbald nach dem ersten Bade zur Kirche getragen, damit es wo möglich "nüchtern" noch die heilige Taufe empfange. Bei der Geburt selbst wie auch nach derselben gibt es eine Menge alter Herkömmlichkeiten zu beobachten, allerlei Vorkehrungen zu treffen, auf daß der neue Weltbürger gedeihe und wachse, wie es in ähnlicher, zum Theile selbst gleicher Weise auch



Kirchgang in Obersteier.

in den benachbarten Alpenländern der Fall ift. Das "Gevatterbitten" bedingt in der Regel nur das erste Mal die Erfüllung gewiffer Formalitäten, indem es zumeift Sitte ift, daß stets dieselben Pathen sämmtliche Kinder einer Familie aus der Taufe heben. Der "Göd" und die "Godl" tragen die Koften der Taufe und des dazu gehörigen Mahles, "binden" dem Täufling das "Arosengeld" ein, erfreuen die "Kindbetterin" mit einem schweren Korb "Waisach", wobei das "Kindbettstrigel" oder das "Gabbrod", letteres aus Beizenmehl und verschiedenen Gewürzen bereitet, niemals fehlt, beschenken ihre Pathen= finder bei passenden Gelegenheiten, zum Beispiel an Namenstagen mit Geldgeschenken, Basche und Rleidungsstücken, und bedenken sie auch sonst mit allerlei Gaben, zum Beispiel zu Beihnachten mit "Rlegenbrod", im Fasching mit Krapfen, zu Oftern mit rothen Giern und "Ofterflecken" ober "Ofterfladen" u. f. w. hat das Pathenkind ein gewisses Alter erreicht, erhält es seine "Abfertigung", bestehend in einem Geldgeschenke und einem vollständigen Anzuge. Doch erleidet dadurch das verwandtschaftliche Verhältniß zu einander keine Anderung, indem die Pathen mit ihren Pathchen für die Lebenszeit in enger Berührung bleiben und fich rechtschaffen um das Wohl und Wehe derselben fümmern. Uhnlich verhält es sich auch zwischen den Firmlingen und ihren "Göden".

Den Glanzpunkt des Familienlebens und oft auch einen außerordentlichen Festtag für einen ganzen Ort bilden die Sochzeiten. Die hierbei üblichen Gebräuche find fehr zahlreich, im Einzelnen sehr mannigfaltig, tragen jedoch im großen Ganzen so ziemlich denselben Charafter wie in den übrigen Alpenländern, daher denn auch hier nur einige wesentliche und charakteristische Sitten Beachtung finden sollen. Sat der "Bittelmann" seine Sache gut gemacht und nicht, wie man in einigen Gegenden Mittelfteiers ju fagen pflegt, sich einen "Scholpaß" i geholt, so wird auf die "Beschau" gegangen und endlich, wenn Alles in Ordnung, zur Hochzeit geladen. Dies beforgt der "Ladner", häufig vom Bräutigam begleitet, und bringen fie ihr Anliegen ftets mit einer bestimmten, oft gereimten Formel vor; in den ärmeren Claffen geben zuweilen der Bräutigam und die Braut zur Hochzeit laden und sammeln hierbei Geschenke für die Aussteuer ein. Die Sitte, daß die Braut zuerst geladen wird, sich aber versteckt und erft gesucht werden muß, kommt insbesondere in der nordöstlichen Steiermark vor. Ebenso findet hier und dort der alte Brauch noch ftatt, daß man dem Bräutigam, wenn er mit den Gäften die Braut zu holen fommt, das weibliche Dienftpersonale und zulett erft die Braut selbst vorführt. Gine andere alte Sitte herrichte noch zu Anfang biefes Jahrhunderts in den Gegenden bes Murbobens; es wurde nämlich der vornehmfte Hochzeitsgaft in das jungfräuliche Stübchen zu der im tiefen Regligé befindlichen Braut geführt und mit dieser so lange allein belaffen, bis fie mit ihrer Hochzeitstoilette fertig war, worauf fie bann, nachdem auf ihr

<sup>1</sup> Bund Stroh.

Pochen die inzwischen verschlossen gewesene Thür geöffnet worden, das Gemach verließ; der durch solches Vertrauen seitens der Brautestern ausgezeichnete Gast aber wurde nun gebeten, noch zu verbleiben und darin das Frühstück allein und ungestört einzunehmen. Im Ennsthale setzt man der Braut beim gemeinsamen Frühstück gerne eine der Länge nach mit Draht durchzogene Wurst vor, daß sie diese durchschneide; da ihr aber solches schwer fällt, so trachtet sie, sich von dieser Verpflichtung durch ein kleines Trinkgeld loszukaufen.

Das "Fürziehen" ober Absperren bes Weges, welchen der Hochzeitszug zu passiren hat, das Verbarrikadiren des Hochzeitshauses, wie auch das "Brautstehlen" während des Zuges zur oder von der Kirche wird noch häusig geübt; letzteres gilt als eine dem Bräntigam erwiesene große Ehre und zugleich als eine gute Vorbedeutung für den künftigen Chestand. Der Sitte des an den altgermanischen Minnetrunk erinnernden "Johannessegen" wird stets und allerorts gehuldigt. Auch der Brauch des Vertheilens kleiner Krapsen durch die "Brautmutter" an die Zuschauer ist in Mittelsteier hier und da noch üblich, ebenso am Wechsel das "Moasenschneiden", wobei die Braut von einem Brodlaibe ein Stück nach dem andern abschneidet und nach rückwärts unter die umstehenden Leute wirst; dadurch soll angedeutet werden, daß es der nunmehrigen jungen Frau in ihrem Hause niemals an Brod sehlen möge. Ziemlich verbreitet ist auch die Sitte des "Krautsalzens".

An der Hochzeitstafel erhält die Braut ihren Platz gewöhnlich zwischen Brautmutter und Aranzeljungfrau; sie darf nicht selbst in die Schüsseln langen, sondern muß sich alle Speisen von der ersteren auf ihren Teller vorlegen lassen. Eine eigenthümliche Sitte herrscht in einigen Gegenden des Murbodens, wo der Bräutigam erst nach dem Ehrentanze an der Seite der Braut Platz nehmen darf, nachdem er zuvor am sogenannten "Druckaustisch" gesessen. In Mittelsteier erscheint häusig, wenn die Hochzeitsgäste sich zur Tafel setzen wollen, eine "falsche Braut" und sucht den Platz an der Seite des Bräutigams zu behaupten, muß ihn aber schließlich doch räumen.

Auf feiner Hochzeitstafel darf der bekannte "Gugelhupf" fehlen. In der Schöckelsgegend, bei St. Radegund, haben einige Stücke dieses Gebäckes die Form einer Mütze und werden mit brennenden Kerzchen ringsum besteckt; die Kranzeljungfrauen setzen sich dieselben auf den Kopf und tanzen dann, zumeist steirisch, so lange herum, dis die Kerzlein niedergebrannt sind, worauf dann die Gugelhupfe wieder abgenommen, vom Wirthe zerkleinert und die einzelnen Stücke den Hochzeitsgästen vorgelegt werden. Ein anderer, dem "Gugelhupftanz" verwandter Brauch ist der Tanz der Speisenaufträgerinnen. Es werden nämlich während des Hochzeitsmahles alle Lichter ausgelöscht und es tanzt nun

<sup>1</sup> Rebentischen.

unter den Klängen eines "Extramarsches" die Schar der Aufwärterinnen herein ins Zimmer, jede eine mit brennenden Lichtlein gezierte Speise tragend, die eine ein Gebäck, die andere ein "Spanserkel", eine dritte ein "Geschügel" oder sonst einen Braten; selbst in der Weinflasche steckt so ein Lichtlein. Eine nach der andern nähern sie sich dem Brautspaare und sehen diesem unter Aufsagung eines Spruches die Speisen vor. Hierauf werden an diesen brennenden Kerzlein die übrigen Lichter angezündet und das Mahl nimmt seinen weiteren Berlauf. In beiden Gebräuchen erblicken wir Überreste des altgermanischen Freyascultus, der einst dieser Liebess und Erdengöttin dargebrachten Feuers und Fruchtopfer.

Da die bei den Hochzeitstafeln aufgetischten Speisen sehr zahlreich sind, so nimmt sich jeder Gast sein "Bschoadessen" mit nach Hause, läßt auch sonst sich von einem meist jüngeren Gliede seiner Familie für die eine oder andere Speise ablösen. Wie in andern Ländern gehen auch in Steiermark die Röchin, die Musikanten und der Wirth "weisern", letterer, wenn die in seinem Hause abgehaltene Hochzeit eine sogenannte "Zahlhochzeit" ist. Besonders in der oberen Steiermark ist es Brauch, daß er hierzu einen Vermittler wählt, gewöhnlich den "Vittelmann" oder "Hochzeitslader", der ohnehin "'s Kreuzköpfl auf hat und der Sach ein Form geben kann". Dieser hält nun die "Danksaung", darin er in launiger Weise das Anliegen des "Speismoasters" vorbringt und endlich den Betrag nennt, den jeder Hochzeitsgast zu entrichten hat. Hierauf wird "abgesammelt"; nur an den beiden Brautleuten eilt der Wirth mit seinem Teller flüchtig vorüber, denn deren Theil ist bereits bei den Andern schon mit eingerechnet worden.

Nach der Danksagung findet der "Ehrentanz" statt, wenn dieser nicht schon vor der Hochzeitstafel abgehalten worden. In der Admonter Gegend war es früher Brauch, daß der Wirth oder "Hochzeitsvater" um Mitternacht, nachdem vorher alle Lichter im Tanzlocale ausgelöscht worden, mit der Braut nach einer eigenen, von ihm angegebenen Weise einen "Steirischen", sogenannten "Auspatscher", tanzte; bie übrigen "geladenen" Gafte tanzten benfelben paarweise nach. Dabei wechselten die Tänzer ihre Tänzerinnen, indem diese jedesmal auf ein, mittelft Klatschen mit den händen gegebenes Zeichen vorgingen. Gelangte bann endlich die Braut zum Bräutigam, welcher zu Beginn des Tanzes ber lette war, so wurden die Lichter wieder angezündet, darauf der Braut das "Kranzel" abgenommen und ihr dafür eine Haube aufgesett, und nun tanzte sie als "Bäuerin" oder "Frau Meisterin" fort. Länger als dieser hat sich im Ennsthale ein anderer nicht minder eigenthümlicher mitternächtiger "Brauttanz" erhalten. Hierbei bilden alle männlichen Gafte, sich bei ben Sänden haltend, einen Rreis, innerhalb deffen die Braut steht. Der "Brautführer" ruft die angeseheneren Tänzer nach einander in den Kreis, die nun mit der Braut eine Tour machen; dabei bewegt sich der Kreis im langsamen Tempo um das tangende Paar. Dies geht so fort bis die Mitternachtstunde schlägt, und nun ruft der

Brautführer als letzten Tänzer den Bräutigam in den Kreis. Während dieser mit seinem jungen Weibchen tanzt, verlöschen alle Lichter im Tanzsaale, jedoch dauert die Finsterniß nur so lange, daß der Bräutigam der Braut das Kränzlein ungesehen abnehmen kann, worauf dann die Lichter wieder angezündet werden. Die in Niederösterreich übliche Sitte des "Brautsederns" kommt auch in der nordöstlichen Steiermark vor; es steigt die Braut auf den Tisch und "fliegt" von diesem in die Arme des Brautsührers, der dann mit ihr den Chrentanz beginnt; der Brautsührer löst ihr auch beim "Kranzelabtanzen" den Brautstranz aus den Haaren und übergibt ihn dem Bräutigam. In Schölbing geschieht dies auf die Schlußzeisen eines Liedes hin, sautend:

"Kranzerl weg und Häuberl her, Bift fein Jungfrau nimmermehr!" —

von Seite der "Brautmutter", die den Kranz für eine kurze Zeit auf den Hut des Bräutigams steckt, dann aber wieder herabnimmt und fortträgt.

Ist die Hochzeit zu Ende, wird den Brautleuten und vornehmsten Hochzeitsgästen "heimgeblasen", in einzelnen Orten den Brautleuten bei dem Aufbruche auch noch das "Wiegenlied" gespielt. Der Brauch des "Wiegenholzführens" sindet besonders in den nordöstlichen Gegenden Mittelsteiers in eigenartiger Weise statt. Ein Halbwagen oder Schlitten wird mit einem langen Seile versehen, an welchem Querhölzer angebracht sind, an denen sämmtliche jüngere Hochzeitsgäste ziehen. Unter Jauchzen, Gesang, Musit und Pistolenschüssen entsernt sich das sonderbare, von vermummten und massirten Gästen mit langen Strohpeitschen gelenkte Gespann. Hat man einen passenden Baum gesunden, so wird er rasch gefällt, auf das Gesährte gelegt, und im tollen Inbel geht es dann zum Hochzeitshause zurück, wo die Braut überredet wird, sich das Wiegenholz anzusehen. In Obersteier wird dieser Brauch gewöhnlich einsacher geübt, nämlich ein "grüner" Baum aus dem Walde geholt, mit Bändern und Sträußchen geziert und vor das Haus des jungen Schepaares gelegt, so daß dadurch das Hausthor "verrammelt" wird.

Die Überführung der Heiratsausstattung geschieht in mehr oder weniger festlicher Weise. In der Radkersburger Gegend herrscht noch die Sitte, den Wagen der aus dem Elternhause scheidenden Braut mit "Spinnrad und Wiege", den beiden sinnigen Attributen der Hausstrauenwürde, zu krönen.

Wie in den Gebirgsländern überhaupt sind auch in Steiermark sehr zahlreich die Meinungen, Vorbedeutungen und Sprichwörter, welche sich auf die Liebe, Hochzeit und die Ehe beziehen. Nicht minder als in diesen äußert sich des Volkes Neigung zum Wunderbaren und Zauberhaften auch in seinen Krankheitsanschauungen und seinem Heilswesen. Dem Volke gilt die Krankheit nicht als eine Störung der Functionen des Körpers, nicht als das pathologische Product regelwidriger Vorgänge im Organismus, sondern als

etwas zum Leben Hinzugekommenes, ja oft als etwas Feindliches, etwas Dämonisches, wie denn überhaupt alles Ungemach dem gemeinen Mann entweder als eine Heinsuchung Gottes oder als ein Auskluß des Übelwollens tückischer Geister erscheint. In diesem Sinne hat sich denn auch das Volk seine eigenen Heilmethoden und Heilmittel zurechtgelegt. Es sind theils natürliche Gegenstände aus dem Haushalte der Natur, theils mystischer oder sympathetischer Art, fußend auf geheimnisvollen Worten und Handlungen. Hierbei greist das Volk nicht selten zu Mitteln, welche, statt die Sanirung zu vermitteln, das Übel vergrößern und endlich unheilbar gestalten. "Übles Übel muß man mit Üblem vertreiben", sauchdem sie einen Menschen "befallen, gepackt, niedergeworfen oder dahingestreckt, sich hinzugeschlagen oder zurückgeschlagen" hat oder "herausgetreten" ist, durch Zusügung der unangenehmsten Sindrücke zum Weichen zu bringen. Wo natürliche Mittel nicht ausreichen, werden geheime, mystische oder sympathetische als setzes Rettungsbrett beim Schiffbruche der Gesundheit angewendet, doch setz ihr Gebrauch immer den wahren Glauben an die Wirksamseit der Procedur voraus.

Gleich der Krankheit personificirt das Volk auch den Tod. Dieser "sitzt dem Menschen auf der Junge" oder "schaut ihm bei den Augen herauß" und dergleichen. Er ist für den gemeinen Mann ein tückischer Dämon, der stets erscheint, wenn er gerusen wird. Deshalb hütet man sich auch, ihn nur zu nennen, was ja nach dem Volksglauben dem Ausen gleichkommt, und es deutet der Obersteirer beispielsweise das Hinscheiden eines Dienstedten und die Todesursache zugleich durch die Umschreibung "die Unschlachten hobn Ewensch gstochn" aus.

Als die erste Bekanntgabe von einem eingetretenen Todesfall gilt das Verbrennen des Bettstrohes, auf dem der Verstorbene gelegen. Ist während des Verscheidens eine Uhr stehen geblieben, wird sie sogleich wieder aufgezogen, damit die Seele des Verstorbenen sich leichter auswärts schwinge. Um die Streckung eines Leichnams zu erleichtern, wird in einigen Gegenden des odersteirischen Murthales über denselben der ganzen Länge nach ein dünner Faden gespannt; dies verhindert auch das Stehsen des Leichnams. Die Ausbahrung geschieht in der gewöhnlichen Weise. Das "Leichhüten" und "Urlaubnehmen" ist noch vielsach in Übung. Bei dem Leichenbegängnisse schreitet häusig dem Sarge bald voran, bald hinten nach ein Weib mit einer Laterne in der Hand, gewöhnlich dasselbe, welches den Verstorbenen gewaschen und ihm das "Sterbhemd" angezogen hat. In Eisenerz war es Sitte, daß bei dem Leichenzuge ein Stück Leinwand seiner ganzen Länge nach über den Sarg gespannt und ein Theil vorans, der andere aber nachgetragen wurde; dasselbe siel dann der Kirche zu.

<sup>1</sup> Die Magd ift an den Boden geftorben.

Das "Bstattungsessen" findet noch in vielen Gegenden statt. Am Murboden, in der Umgegend von Knittelseld, herrscht die Sitte, daß vor der Thür des Zimmers, worin das "Bstattungsmahl" abgehalten wird, ein Waschbecken und ein Handtuch bereit gehalten werden, damit jeder "Geladene" von dem Grolle, den er möglicherweise gegen den Verstorbenen hegte, sich reinige, ihn gleichsam "abwasche", bevor er sich zum Leichensschmaus sett.

Seinen Schmerz über einen verlornen Theuren äußert der steirische Landmann nicht leicht in lauter, wildklagender Weise, begräbt ihn vielmehr in sich selbst, bewahrt aber dafür den Heimgegangenen desto länger und aufrichtiger im guten Angedenken. Klein ist anch die Zahl der schlichten Grabkrenze, die so einen Dorffriedhof zieren. Denn nicht immer wird Sinem da ein Denkmal gesetzt, wo er begraben liegt; dagegen liebt man es, an jenen Stätten, wo ein Mitmensch mitten in seiner Lebens- und Schaffenskraft von gewaltsamem Tode plötslich ereilt worden, ein einsaches Gedächtnißmal, eine sogenannte "Martertasel" zu setzen, die oft mit rührender Naivetät durch Wort und Vild von dem geschehenen Unglück Kunde gibt und den Todten dem frommen Gebete der Vorübergehenden empsiehlt.

Der Meinungen und Sagen, welche sich an den Tod knüpfen, leben im Volke gar viele. Unheimlich klingen die Sagen vom "Tod" und von der "Tödin" oder dem "Pestsmandl" und dem "Pestweibl", welche oft, ersterer stets mit der Sense, letzteres mit dem Rechen und dem Kehrbesen gesehen worden sind, wenn die Pest im Lande wüthete. Zuweisen zeigte auch ein glühendes Kad diesen Würgengel an. In Kadkersburg rollte eine schwarze Kugel, die "Klag", als Vorbote schwerer Ereignisse des Nachts winselnd durch die lange Gasse. Vieles erzählt der Volksglauben auch von dem "Anmelden" der Todten, vom "Herumgeistern" solcher, die in einer schweren Sünde verstorben, von der gespenstischen "Mitternachtsmesse" und von der "Schwurs" oder "Zwingmesse".

Das Leben des Steirers ift ein mühevolles, ein Leben voller Arbeit, und boch ift es kein freudenleeres, denn es ift durchflochten von einem Kranze alter sinniger Gebräuche. Wird an einem Hause oder an Wirthschaftsgebäuden eine größere Reparatur vorgenommen oder gar ein Neubau aufgeführt, so finden sich dazu die Nachbarn ein und legen emsig Hand an, so daß also die Arbeit nur zum geringen Theile von eigentlichen bezahlten Professionisten und Fachleuten besorgt wird. Wer verhindert ist, selbst mitzuthun, schickt gleichsam zum Glückwunsche Schmalz und Butter, zuweilen auch noch andere Victualien, auf daß die Arbeiter leichter verköstigt würden. Der Überbringerin dieser Gaben kommen die Bauleute freudig lärmend entgegen; nach einigen Tagen folgt das Gegengeschenk, welches meist in einem Korb "Krapfen" besteht. Ist dann der Bau glücklich beendet, so wird unter allerlei Formalitäten das bebänderte "Firstbäumchen" aufgesetzt und hierauf zu Ehren der wackeren

freundnachbarlichen Gehilfen das "Firstmahl" abgehalten, das seinen Abschluß gewöhnlich in einem luftigen Tänzchen findet.

Frisch und munter bei der Arbeit, aber auch luftig und fröhlich nach derselben, das ist des Steirers Eigenart. In Eisenerz wurde noch vor nicht viel mehr als zehn Jahren, wenn das heu und Grummet glücklich eingebracht worden, der "heugerzug" abgehalten, ein Festzug, bei welchem die vier Jahreszeiten allegorisch dargestellt und allerlei Producte, Geräthschaften und Attribute ber Landwirthschaft theils herumgetragen, theils herumgeführt wurden; mit Blumen, Ührenbündeln, Fichtenreifig und bergleichen geschmückte Gestalten saßen auf den Wagen, alterthümlich costümirte Reiter auf Rossen, und dazu spielte die Musik ländliche Weisen, die felbst auf der Straße einzelne Personen zu einem Tänzchen animirten. Ühnlich ging es auch bei ben Erntefesten zu, bei welchen nach altem Brauch drei Korngarben verbrannt wurden. Diese Erntefeste wurden nun wohl schon seltener, aber der Ernteschmaus ift geblieben. Im westlichen Theile der mittleren Steiermark findet berfelbe am erften Sonntag nach dem Martinstage statt und wird "Martiniloben" genannt. In der Radkersburger Gegend wurde das zur Schluffeier nach den schweren Feldarbeiten ftattfindende "Mirtenmahl" alljährlich abwechselnd von den einzelnen Bauern eines Ortes gegeben, die da einen "Halben" Wein beiftellten, mahrend die übrigen fich mit Zugaben von Braten und dergleichen betheiligten. Ginst weit und breit berühmt war das "Beinlesefest", hat aber im Laufe der Zeit schon viel von seinen besonderen Eigenheiten verloren und gleicht im übrigen so ziemlich dem im Unterlande.

Zum Abschlusse bes Getreidedrusches erhalten die Drescher noch häufig den "Drescher-" oder "Stadlhahn", eine reichliche Mahlzeit mit noch reichlicherem Trunke. Derselben geht in Mittelsteier das "Krapfenholztragen" voraus. Es wird nämlich ein altes Brett oder dergleichen mit den Dreschstegeln in kleine Späne geschlagen, die dann mit Stroh in ein "Bündel" gebunden und von dem findigsten der Drescher der Bäuerin überbracht werden, wobei derselbe einen Spruch aufzusagen hat, z. B. lautend:

"Frau Bäurin, '& Krapfenholz liegt afn Herd, Die Drescher san an Stadlhahn werth! A Keiter voll Krapfen, U Beinsumpal groß Schöberl, A Pflugradl großer Rahmstrudl, A Mählstoan großer Euglhupf, A Streukorb voll Branntweinnubel, Dazua a halbi Sau und a Eimer Wein, Daz soll für die Drescher der Stadlhahn sein!"

Auf diesen "Arapsenholzträger" lauern nun alle Weibspersonen im Hause, um ihn von einem Versteck aus mit Wasser zu begießen, was, wenn es gelingt, für die Drescher den Verlust des Anspruches auf die Arapsen zur Folge hat; anderseits wendet aber auch der Arapsenholzträger alle List an, um ungehindert in die Küche zu gelangen, und wohl

<sup>1</sup> Bienenforb.

in den meisten Fällen ziehen die Weiber den kürzeren. Im Oberlande ist statt dessen die "Krapsengarb" üblich. Da schleicht sich der "Weidbub" in die Küche, zieht ein Büschelchen Garben hervor und schlägt damit auf alle Töpse und Schmalzpfannen los, daß die Körnlein sprizen. So viele deren auf dem Herde und in den Geschirren gefunden werden, so viele Krapsen müssen dann beim "Stadlhahn" auf den Tisch kommen; damit es aber ihrer nicht gar zu viele werden, suchen Bäuerin und Küchenmagd dem Buben so rasch als möglich das Garbenbüschel zu entreißen.

Die "Brechelhütten" werden von den Männern und selbst von den Burschen des Tags über gerne umgangen, denn die Zungen der Frauenspersonen nehmen da bei der Arbeit ihren freien Schwung. Dafür aber geht es Abends, wenn das "Brechelmahl" auf den Tisch kommt, desto lustiger her, wird wacker getanzt, werden Spiele aufgeführt und selbst Juxpredigten gehalten. In Mittelsteier tischt man hier und da unter anderen Speisen auch eine "Brechelhenne" auf. Im Oberlande erscheint nach der Mahlzeit eine verdeckte Schüssel auf dem Tisch, gefüllt mit Üpfeln, Nüssen, Blumen und Brennesseln; wer die meisten Üpfel und Nüsse erhascht, ist der "Brechel-" oder "Rußkönig" und hat das Vorrecht des Ehrentanzes mit der "Brechelbraut", gewöhnlich eine Tochter des Hauses. Die "Brechlerinnen" erhalten auch vom "Brechelbauern" ein Büschel seinen Flachs, das sogenannte "Reistengeschenf".

Die "Spinnabende" bieten dem jungen Volke vielfache Gelegenheit zu geselligen und trausichen Zusammenkünften, desgleichen im Mittellande das "Federschleißen" und "Watschälen". Hierbei überwachen wohl die Bauersleute das Treiben des lustigen Völkleins, zumal wenn sie selbst erwachsene Töchter haben, aber sie nehmen nur geringen oder gar keinen Antheil an den Belustigungen der jungen Leute. Dafür aber liebt es der Landmann an Sonn- und Feiertagen in den "Heimgarten" zu gehen, das heißt er besucht einen Nachbarn, bei dem er noch andere seinesgleichen findet und mit denen er einige Stunden plaudernd verbringt; selbstwerständlich gehen auch die Haussfrauen gern "hoamgaschtln", wie es der Ennsthaler nennt.

Große Sorgfalt wird in den Gebirgsgegenden der Alpenwirthschaft zugewendet und gilt alles, was hierüber bezüglich der oberösterreichischen Almen gesagt wurde, auch für die Steiermark. Im oberen Ennsthale gehört die "Fötlmilch", welche am Tage der Auf- und Absahrt gemolken wird, den Armen — das bringt der "Schwoagrin" Glück. Sinen reizenden Anblick gewährt im Salzkammergut, dessen Alpenhütten sich durch besondere Sauberkeit auszeichnen, die Fahrt der schmucken "Almerinnen" über den Grundelssee, wenn sie im Herbst an Samstagen von den "Niederalmen" herabkommen, um ihre Erzeugnisse, Butter und "Schotten", dem Dienstherrn zu überbringen und Tags darans

<sup>1</sup> Enthüllen ber Maistolben.

dem Gottesdienst im Markte beizuwohnen; die Rückfahrt erfolgt am Sonntag Nachmittags sowie die Hinausfahrt in von jungen kräftigen Burschen gelenkten Fahrzeugen, den "Plätten". Die Abfahrt von der Alpe geschieht, wenn sich kein Unglück ereignet hatte, stetz festlich. Viele "Schwoagerinnen" oder "Brentlerinnen" pflegen hierbei unterwegs die ihnen begegnenden Bekannten mit "Säuerlingen" oder "Rumpelnudeln" zu betheilen. Häufig ist auch ein Spaßvogel dabei, der das Borstenvieh begleitet und deshalb der "Sautreiber" genannt wird; sein Gesicht ist geschwärzt, seine Kleidung mitunter mit "Graß" (Reisig) und dergleichen besteckt, und mit dem Dsenruß, den er in einem Säckchen an der Seite bei sich trägt, macht er jeden, der ihm unterkommt, schwarz. Ein eigenstümlicher Branch ist auch der, daß, wenn während des Sommers Jemand aus der Familie des Alpenbesitzers gestorben ist, die "Glockenkuh" beim Heimtriebe zum Zeichen der Trauer einen schwarzen Flor auf der Stirne trägt.

Ist das Vieh von der Alpe herab und in den Stallungen einquartirt, so obliegt dem Gebirgsbauer die Sorge für das viele, den langen Winter hindurch erforderliche "Streu"; da heißt es nun "graßschnatten", eine schwierige Arbeit und nicht minder gefährlich als das "Gleckschneiben" der Schwoagerinnen. Mit dem "Steigeisen" an den Füßen klettern die flinken Bursche leicht und behende wie die Sichhörnchen die schlanken Fichtenstämme hoch hinan und hacken die tauglichen Üste herunter, die dann auf Karren geladen und heimgeführt werden, wo sie bis zu ihrer Verwendung in Hausen aufgeschichtet bleiben. Den Schluß dieses mühevollen Tagwerkes bildet dann das "Graßschnattermahl".

Die Ausübung älterer Rechtsgebräuche ift, insoferne fie mit den Institutionen ber Gegenwart noch im Einklange stehen, stets eine festliche, so 3. B. die Grenzernenerung oder "Rainung" der Gemeindebesitzungen, welche in unterschiedlichen Fristen, gewöhnlich alle gehn Sahre stattfindet. Die angesehensten Männer der Gemeinde gehen mit ihren Söhnen langs der Grenzen der Gemeindegründe und fordern die Söhne auf, die Grengfteine zu suchen. Jeder Bursche, welcher einen solchen gefunden, erhält nun vom Altesten der Gemeinde oder vom Gemeindevorsteher eine Ohrfeige und ein Geldstück; zugleich wird der so Bedachte und mit ihm auch jeder der übrigen auf das "Roanstansuachen" Ausgezogenen ernstlich ermahnt, an dem Marksteine ja nicht zu rütteln, das heißt ihn nicht zu versehen, und diese altererbte Sitte der Bäter stets in Ehren und auch in Zukunft aufrecht zu erhalten. Solche Berainungen find ftets ein wichtiger und feierlicher Gebenktag für die männlichen Bewohner des Ortes. Besonders festlich wurden die Burgfrieds= berainungen in Radfersburg und die Waldberainungen der Leobener Bürgerschaft begangen. Der gleiche Vorgang wie bei den öffentlichen Grenzbegehungen wiederholt fich auch im engeren Kreise der einzelnen ländlichen Besither. Wenn ein Bauer seinem Sohn haus und Hof übergibt, so führt er ihn zuvor um seine ganze Besitzung herum, nennt bei jedem Marksteine ben Namen bes angrenzenden Besitzers und versetzt ihm hierauf eine derbe Maulschelle, auf daß er sich die Grenze ja gut merke und sie künftig nicht verrücke, um etwa auf solch unrechtmäßige Weise seine Besitzthum zu vergrößern und sich zu bereichern. Auch unterläßt es dabei der Bauer nicht, seinem Sohne den alten, in der strengen Rechtssanschauung des Volkes begründeten, tief eingewurzelten Glauben einzuprägen, daß, wer einen Grenzstein verrückt, nach seinem Tode so lange keine Ruhe im Grabe finden kann und als ruheloser Geist in Gestalt eines kopflosen oder keurigen Mannes, als ein sogenanntes "Fuchtelmännchen" nächtlicher Weile herumgespenstern muß, dis der Stein wieder auf seinen rechtmäßigen Platz gesetzt wird.

In allen diesen Außerungen des Volksglaubens liegt ein tiefer ethischer Sinn, spiegelt sich die Gemüths- und Gedankenwelt des Volkes. Mehr noch aber gilt dies von den an die kirchlichen Feste sich knüpfenden sinnigen Gebräuchen und Sitten, altherstammenden Meinungen und Sagen; da zeigt sich uns das Volksleben so recht in seiner schlichten geistigen Blüte, in seinem Reichthum an auffallenden Erscheinungen und interessanten Zügen.

Da ist vor Allem das Weihnachtsfest, die hehre Feier der Geburt Christi. Einsgeleitet wird der Weihnachtschklus durch den Advent, zu welcher Zeit es im Oberlande vielsach gebräuchlich ist, Bildwerke der heiligen Maria und des heiligen Josef von Haus zu Haus zu tragen, dabei zu beten und während der Nacht ein brennendes Lämpchen davor zu stellen.

Die Thomas-, Chrift-, Sylvester- und Dreikönigsnacht sind "Lößlnächte", letztere drei auch "Rauchnächte" genannt. Von den zahlreichen Lößlarten sei hier nur das am Murboden geübte "Hackbruckenschau'n" erwähnt. Die "Hackbrucken" ist ein der Länge nach durchsägter Holzhackstock, mit der runden Seite nach abwärts und auf vier Füßen ruhend, und dient als Unterlage beim Hacken von Fleisch und dergleichen; auf der oberen ebenen Fläche nun kann man in der Christnacht zwischen dem ersten und letzten Schlage der zwölsten Stunde die Zukunst im flüchtigen Bilde schauen. Überhaupt übt die Christnacht ihren geheimnißvollen Zauber auf jedermann auß; man kann da die Thiere reden hören, in der "Metten" die Hexen erkennen, Schätze heben, den Teufel beschwören u. s. w. Zahlreich sind die Sagen, die darüber im Munde des Volkes leben, so die vom "goldenen Kalbe" auf dem Lauskogel bei Eisenerz, vom "Kind im Gansstein" u. s. w. Im Kaabthale kennt man eine besondere Art des Teufelsbeschwörens, genannt das "Fornichsamborsen".

Am Stefanitage findet die kirchliche Weihe des Wassers und Salzes statt; beides gilt als anerkanntes Präservativmittel gegen Hexerei und teuflische Künste. Besondere wunderkräftige Wirkung besitzt auch der am darauffolgenden Tage geweihte "Johannis» wein". Im oberen Ennsthale ist an diesem Tage das "Schwartlingschneiden" üblich. Da

werden Bekannte eingeladen, sich vom "Alohen" ein Scherzel, sogenannten "Schwartling" abzuschneiden. Die Mädchen insbesondere sind damit sehr freigebig und jeder Bursche, dem sie wohlwollen, kann sich bei ihnen so einen Schwartling holen. In der Gegend um Frdning tragen die Bursche diese Trophäen als "Schnasen" offen zur Schau, nämlich an Schnüren befestigt und über die Achsel geworfen, — so ziehen sie im langen Zuge durch den Ort und wer die meisten "Alohenschwartling" hat, gilt als der Don Juan im Dorfe. An dem alten Branche des "Auftindelns" am Unschuldigen Kinder-Tag hält die steirische Jugend ziemlich seit und läßt sich die Gelegenheit nicht entgehen, auf die bekannte harmlose Weise des "frisch und g'sund!" allerlei Geschenke zu erjagen.

In hohem Anschen steht die Sylvesternacht, denn sie birgt der Geheimnisse besonders viele. Alle früheren Lößlwersuche werden in der Stunde der Jahreswende wiederholt, um die Zukunft zu entschleiern. Ein seltsames Drakel von besonderer Bedeutung für die Bewohner von Hartberg und Umgebung dirgt der sagenreiche Ringberg. Da konnte man alle sieden Jahre in der Sylvesternacht auf der südwestlichen Seite der Mauer, welche rings um den Berg sich zieht, in der gegen das fruchtbare Feistritz und Sasenthal gerichteten Seite eine Öffnung bemerken, aus welcher Schlag zwölf Uhr ein Schwein hervorkam, bald dürr und mager, mit Stoppelhalmen im Maul, bald wieder "foast" und mit goldenen Ühren im Rachen. Im ersteren Falle ließ das gespenstische Thier stets ein jämmerliches Grunzen hören und kehrte gleich wieder in das Innere des Berges zurück; man hatte dann sieden schlechte Jahre zu erwarten. Im letzteren Falle aber konnte man einer segensreichen Zeit entgegenblicken; das Schwein lief dann gewöhnlich längs der Mauer um den Berg herum, und nur wenn einem einzelnen Orte irgend ein Ungemach drohte, ließ es die Richtung, in welcher derselbe liegt, unpassirt und kehrte wieder in die Höhle zurück.

Auf die erste Begegnung am Neujahrstage legt das Bolf großes Gewicht. Bielsach noch üblich ist auch das "Neujahrwünschen" und "Neujahrsingen". Der letzte Tag im Cyklus der Weihnachtstage ist der heilige Dreikönigstag. Da werden am Borabend die Initialen der drei Weisen aus dem Morgenlande und die Jahreszahl an den Thüren und an den Betten der "Drudenfuß" mit geweihter Kreide erneuert. In der Gegend Hinterberg im Salzkammergut gehen an diesem Abend die Armen "glöckeln" und holen sich in größeren Bauernhösen Geschenke, namentlich Krapsen. Die Dreikönigsnacht heißt im Oberlande auch die "Perchtlnacht". Es kehrt da die gefürchtete "Perchtl" oder "Perchtlsgoba" mit den Seelen der ungetaust verstorbenen Kindern in den Häusern ein und nippt von der für sie in Bereitschaft gehaltenen "Perchtlmilch"; doch darf man sie dabei nicht vorwißiger Weise belauschen, da man sonst von ihr mit Blindheit geschlagen wird. Wenn

<sup>1</sup> Rlegenbrod. 2 Gine Reihe gleichartiger Dinge. 3 fett.

man der "Perchtl" unterwegs auf ihrem Zuge begegnet, muß man das "letzte" Kind ansprechen und ihm einen Namen geben; dann wird dessen Seele erlöst und die Perchtl dankt für die Gutthat. In der Dreikönigsnacht muß auch jeder Flachs vom Rocken rein abgesponnen sein, sonst nistet die "Perchtl" hinein. In der nordöstlichen Steiermark geht zu Neuzahr und am Dreikönigsabend die "Puddelmutter" oder "Budlmuada" um, eine gar wilde Gestalt, und beschenkt die braven Kinder mit Obst und dergleichen. Die Dreikönigsnacht heißt auch in diesen Gegenden die "Reihmahlnacht"; um Pöllau und Borau herum heißt der 6. Jänner der "Sieben»" oder "Neunrichteltag", weil da gewöhnlich sieben oder neun Speisen ausgetischt werden.

In der Zeit zwischen Weihnachten und Dreikönig werden zuweilen noch religiöse Spiele aufgeführt, auch ziehen die "Sternsinger" herum. In der nordöstlichen Steiermark gibt es gar "Heilige Dreikönigssängerinnen"; drei Mädchen, eines weiß, das zweite roth und das dritte schwarz gekleidet, geben sich als die heiligen Dreikönige aus dem "Morgen-", "Mittel-" und "Abendlande" aus, singen ein "Dreikönigssied" und nehmen dann die ihnen gereichten Geschenke dankend entgegen. Im Wölzerthale herrscht der Glaube, daß, wenn zwei Züge solcher "Sternsinger" im Freien bei gewissen Wegkreuzen und an verrusenen Stellen sich begegnen, alsogleich ein dritter, aus höllischen Genossen bestehender Zug herbeikäme und sodann gerauft würde, daß das Blut nur in Strömen rinne.

Zu Maria Lichtmeß geweihte Kerzen zündet man bei Gewittern an, auf daß der "Donnerkeil" nicht ins Haus fahre. Am darauffolgenden Blasiustage pflegt häusig der einsame Gebirgsbauer auch den Wind mit Mehl und Getreidekörnern zu füttern; in Mittelsteier hingegen ißt man an diesem Tage Krapfen, auf daß der Wind nicht die Dächer herabreiße. Der 22. Februar, Petri Stuhlseier, gilt als ein Lostag. In der Frohnleitener Gegend glaubt man, daß, wenn an diesem Tage der Nebel hoch an den Bergen steht, im selben Jahre viele Vornehme sterben; steht er nieder, gehen mehr mindere Leute mit dem Tode ab; ist es aber an diesem Tage überhaupt wolkig, so sterben ans allen Ständen gleichviel Leute.

In einigen nördlichen Gegenden Mittelsteiers gibt es außer den Gemeindevorstehern auch "Viertelrichter", deren Amtsthätigkeit jedoch eine beschränkte ist. Die Wahl derselben geschieht stets am Dienstag vor dem Faschingsonntag und wird das "Richtersetzen" genannt. In der Ortschaft Baumgarten sindet dieser alte Rechtsbrauch in folgender Weise statt: im Hause des "alten" Richters, dessen Amtsthätigkeit eben abgelausen, versammeln sich die Väter der Gemeinde, wo ihnen Rechnung gelegt wird. Während des daraussfolgenden Mahles bleibt der alte Richter vor der Thür und tritt erst, nachdem die dritte Speise, "Selchsleisch mit Sauerkraut", aufgetragen worden ist, wieder in das Zimmer. In einer Hand trägt er einen Teller, auf welchem sein schönstes, mit Blumen geschmücktes

Glas steht, darinnen ein Rosmarinzweig in frischem Wasser, in der anderen Hand hält er den Besithogen der "Gmoangründ", Pachtwerträge und Steuerbücher. Gravitätisch und würdevoll stellt er sich vor den Tisch und hält dem "neuen" Richter, der auf dem Ehrenplatz in der Ecke unter dem Hausaltar sitzt, eine Anrede, ermahnt ihn zur Gerechtigkeit und Redlichseit und übergibt ihm sodann den Teller sammt Glas und Inhalt und die Rechtsenstunden. Während dieses Actes stehen alle auf, an der Hausthür aber erdröhnen drei mächtige Stöße; zwölf Buben stoßen an die Thür mit einem drei Meter langen, an beiden Seiten mit je sechs "Sprossen" oder Handhaben versehenen Stocke aus Tannenholz, dem Symbol der richterlichen Würde und Zeichen der Güterabtretung, wiederholen hierauf solches an den Thüren der übrigen Besitzer im Dorfe und zuletzt beim Hause des neuen Richters, wo dann der Stock in den Hof hineingeworfen und daselbst für ein Jahr ausbewahrt wird. Die Wahlzeit aber nimmt inzwischen ihren ungestörten Fortgang.

Der Fasching ist für den frohsinnigen, lebensluftigen Steirer die Zeit der Freude, eine Quelle heiterster Vergnügungen und Belustigungen. Der Faschingsonntag heißt in der östlichen Steiermark der "Burschensonntag" und der darauffolgende Tag der "foasti Montag"; im oberen Murthale wird er auch der "damische" Montag, gemeiniglich aber der "Froschmontag" genannt, weil, wenn an diesem Tage gesponnen wird, die Frösche den nächstsolgenden Flachsandan abbeißen. Überhaupt soll an den letzten drei Faschingtagen so wenig als möglich gearbeitet werden, da sonst "das Rind damisch" wird; dafür aber wird recht sleißig getanzt, denn:

"Wann die Bauern gern tanzen, so geits guati Jahr, Wird da Hoba schönn zottat und 's Korn schöan schwar."

Schabernack, Mummenschanz und Maskenzüge sind in dieser Zeit sehr beliebt. Als stereothpe Gestalten erscheinen z. B. in Ausse der "Fasching" und das "Faschingweibl" in ihren mit Gold» und Silberslitter bedeckten Costümen; in den Seitenthälern der oberen Mur ist das "Faschingrennen" üblich, wobei weißgekleidete Masken verschiedene Schwenkungen und Schneckenwindungen, Possen und Scherzspiele aufführen, wie z. B. das Beschlagen eines Schimmels und dergleichen mehr. In der mittleren Steiermark kennt man die "Faschingpopperl"; da werden männliche und weibliche Strohsiguren auf einem an die Pflugdeichsel befestigten zweirädrigen Karren von maskirten Burschen durch das Dorf geführt, mitunter auch getragen. In St. Lorenzen am Wechsel, Rohrbach, Mönnichstirchen ist dann und wann noch das "Gaborbetheltreiben", auch "Bethlastechen" genannt, üblich. Es wird auf einem freien Plaze eine Stange aufgerichtet und an dieser ein Popanz, der "Gabor Bethel", angebunden, an dem nun die erwachsene Ingend im Gänsemarsch vorbeiläuft und versucht, die Puppe mit Spießen von der Stange loszubringen; dieselbe

wird dann im Falle des Gelingens unter lärmenden Zurufen der Zuschauermenge in das Wasser geworsen. In Übung ist auch an vielen Orten das "Begraben des Faschings" und der "Baßgeige" am Faschingdienstage. Im Sasen» und Lafnitzthale marschiren zur Mitter» nachtszeit der Wirth und die Gäste, jeder ein Gläschen und eine Spielkarte tragend, in den Keller, wo die Gläser gefüllt und geleert, die Karten mittelst Taschenmesser an das Faß geheftet werden und dann das Licht ausgelöscht und der Keller verlassen wird; das Faß bleibt derartig "verpetschirt" bis zum Charsamstag, wo es dann nach der Auferstehungsfeier wieder weiter verzapst wird.



Das Richtersetzen.

Ein eigenartiger, specifisch steirischer Brauch im Fasching ist das "Blockziehen", welches besonders in den Gegenden des ehemaligen Grazer Kreises stattsindet. Wenn in einem Jahre kein Mädchen aus einem Orte sich verehelicht hat, so wird ein geeigneter gerader Baum gefällt und auf einen Schlitten oder Halbwagen gelegt, dessen Deichsel durch mit Querhölzern versehene Ketten und Stricke bedeutend verlängert wurde; dieser "Block" wird dann an einem der beiden letzten Faschingtage von den Mädchen durchs Dorf gezogen, wobei auch die jungen Burschen fleißig Hand anlegen. "Wer blockzieht, heiratet bald", heißt es im Volksmunde, daher sich denn auch nur wenige sträuben, daran theilszunehmen. Ein Trupp Musstanten geht dem Zuge voran und zahlreiche Masken umschwärmen das seltsame Gefährte; oft wird so ein Block mit kleinen Bäumchen festlich ausgeputzt, ja selbst ein Fäßchen Wein an demselben angebracht. Um Graz herum eröffnete

ehemals den Zug ein Postillon, es wurden allerlei Ackergeräthe mitgeführt und ein in Stroh gehüllter Bursche mit Hörnern und Schellen am Kopse durchsurchte mit einem Pfluge die Straßen, während einzelne Masken, darunter auch ein Hanswurst, scherzhafte Reimsprüche declamirten und auch sonst verschiedenen Schabernack trieben. Der Zug bewegt sich stets zu einem Wirthshause, wo der Block öffentlich versteigert und der Erlös sodann gemeinsam verzubelt wird.

Reich an Gebräuchen ist die Ofterzeit. Was über den Palmsonntag, über das "Palmtragen" und über die Heil= und Wunderfräfte der geweihten "Palmfätichen" sich das Bolk in den angrenzenden Alpenländern erzählt, gilt im großen Ganzen auch für Steiermark; eine ziemlich allgemein bekannte Erscheinung find auch die "Ratschenbuben". Um "Antlagpfingsttag" erhält die ganze Natur ihre Weihe. Alte Leute pflegen an Diesem Tage das "Baumbeten" und den "Grünwasengang", das heißt, sie verrichten unter einem Baume kniend ihre Andacht und gehen Abends während der "Todesangstzeit" barfußig vor das haus auf einen grünen Rasenboden und beten daselbst. Der Charfreitag ift gleichfalls von hoher Bedeutung, er gilt als ein Lostag, und zwar heißt es: "Wenn's am Charfreitag regnet, so folgt ein durres Jahr; wenn aber Reif auf den Feldern liegt, so ist's ein gesegnets Jahr." Am Charsamstag nimmt man sich einen "Brand" von bem vom Todtengräber aus vermorschten Sargbrettern und Holzkreuzen angemachten und vom Briefter geweihten Teuer mit nach Saufe; verlöscht berfelbe unterwegs, fo ftirbt Jemand aus dem Saufe innerhalb des Jahres. Gin Theil der Rohlen von diesem "Beihfener" wird zum Herdfeuer geschüttet, der andere aber nach dem Berlöschen als ein wunderthätiges Präfervativmittel aufbewahrt.

Die Auferstehung wird möglichst feierlich begangen; in Eisenerz findet sie in später Abendstunde statt und zeichnet sich durch ihren bergmännischen Charakter aus. Das Osterschießen und die "Ostersener", die einst Ostara, der Göttin des aufsteigenden Lichtes, der Morgenröthe und des Frühlings geweihten Opferslammen, sind noch an vielen Orten üblich; in den Gegenden am Wechsel werden sie stets am Rande der angebauten Winterstornfrucht angezündet, damit die Saaten vor Hagelschlag bewahrt bleiben.

Am Dstersonntag schickt jede rechtschaffene Hausfran einen Korb voll Lebensmittel in die Kirche, damit dieselben die Weihe erhalten. In und um Radkersdurg findet ein Wettrennen, sogar ein Wettsahren mit den "Weihkörben" statt; welcher Dienstbote zuerst mit seinem "hochaufgehackten" Korb heimkommt, gilt als der sleißigste fürs ganze Jahr. Um Wechsel herrscht am Ostersonntag die auch in den angrenzenden Gegenden Niedersösterreichs übliche Sitte des "Groangehens", wobei nach dem Mittagsmahle von den Familiengliedern die Herbstsaatselder betend durchgangen und religiöse Ceremonien verschiedener Art vorgenommen werden. Am Ostermontag sindet im obersteirischen Murs

und Liefingthale das "Goneflaufen" ftatt, ein volksthümliches Wettrennen; obwohl dabei der keimende Graswuchs niedergetreten wird, ficht dies die Besitzer doch nicht an, denn das Goneflaufen soll ja die Felder und Wiesen fruchtbar machen.

Ein Freudentag ist der 1. Mai. Die Sitte des "Maibaumsetzens" trifft man noch in vielen Gegenden. Im Dberlande gehen an diesem Tage viele Leute in den Wald und bewerfen sich hier mit Fichtenzapfen; wer davon getroffen wird, bleibt das ganze Sahr hindurch gesund. Besonders wirksam ist der "Maithau". Mädchen waschen sich gerne mit dem am 1. Mai von einem Weizen= oder Roggenfelde gesammelten Than bas Gesicht, damit die Sommersprossen vergehen. Auch werden, wenn man den Unterleib ber Rinder, welche "englische" Glieder haben, recht oft in ein vom "Maithau" benäßtes Tuch "einschlägt", die frummen Füße gerade und stark. Um "Christi Auffahrtstag" wird in Gröbming die Himmelfahrt des Heilands finnbildlich bargeftellt; von jener Seite, nach welcher fich der "auffahrende" Chriftus zulett mit dem Geficht wendet, kommt dann das

erste Gewitter.

Das Pfingstfest wird an vielen Orten am Borabend mit dem "Hexenschnalzen" eingeleitet. Fromme Bauersleute geben in der Pfingstnacht um die Mitternachtsstunde auf ihre Felder hinaus und am "Roan" entlang, um allenfalls die ruhelose Seele eines Grenzsteinversetzers zu erlösen ober für das Gedeihen der Feldfrüchte zu beten. Langschläfer werden am Pfingstsonntagmorgen als "Pfingstkönig", "Pfingstlucken" ober "Pfingftnubel" benamfet und mit Blumen- ober Strohfrangen bedacht. In Straben, Mureck und anderen Orten erhält felbst die Ruh, welche als die lette auf der Gemeinde= weide anlangt, einen Kranz. In der mittleren Steiermark war ehemals der "Pfingstritt" sehr üblich. Zu Wagendorf ob St. Beit a. B. fand am Pfingstsonntag ber "Pfingstluckenritt" statt. Da rangirten sich die "Halter", je nachdem sie früher ober später des Morgens mit ihrem Vieh auf der Gemeindeweide ankamen, als "Fahnlführer", "Krottenstecher", "Klaubauf" u. s. w. Nachmittags ritten fie bann im geschlossenen Zuge burchs Dorf, voran der "Fahnlführer" und als der lette die mit Birkenreisern umflochtene und befränzte "Pfingstlucken". Der Zug lenkte nach dem nahen St. Beit und wurden ba bie aus der Kirche kommenden Leute mit Kröten, Erde n. f. w. beworfen, worauf bann die Pfingstreiter wieder nach Wagendorf zurückritten. Sier fand des Abends der "Fuchstang" statt, eine Tanzunterhaltung, zu welcher die Mittel durch das "Anschauenlassen" eines lebenden Fuchses aufgebracht wurden. Gin anderer Pfingstritt war die "Pfingstweihe" in Radkersburg. Gine Anzahl Bauernföhne der Ortschaften Leitersdorf und Deutsch-Radersdorf ritten am Pfingstmontag Nachmittags unter Anführung eines in Stroh gehüllten, auf einem ungesattelten blinden Pferbe sigenden Burichen burch bie

<sup>1</sup> Biebbirten.

Stadt und erhielten von den Bürgern Radkersburgs Wein, den man ihnen sogar in "Schäffel" vor die Thüren hinausstellte; davon eignete sich der Strohmann den Löwensantheil zu, so daß er schließlich betrunken wurde und zu mehreren Malen vom Pferde siel. Diese "Pfingstweihe" fand dann nach der Rückschr der Reiter mit einer Tanzunterhaltung ihren Abschluß. Abweichend von diesen Bräuchen war der Umzug der "Pfingstluckenbraut" in Ober-Seibersdorf. Auf einem mit Bäumchen und Kränzen geschmückten Wagen, der von Burschen gezogen wurde, saßen die "Pfingstluckenbraut" und ihre zwei Kranzeljungsrauen. Man warf ihnen "Brantkränze", aus Brennesseln und dergleichen geslochten, zu und suhr kurz vor dem Mittagessen zu dem Hause des Dorfrichters, der an diesem Tage den Bäuerinnen das "Richtermahli" gab. Nachdem die Burschen mit Speise und Trank bedacht worden, ging es auf das Feld hinaus und dann wieder zurück ins Dorf, wo ein eigener Festschmaus abgehalten wurde.

In den Gegenden des oberen Murthales besucht das Bolf gerne die sogenannten "Pfingst- oder "Heiligengeistbründl", gewisse Quellen im Walde, und trinkt da möglichst viel "Heiligengeistthan". Bei einem solchen "Pfingstbründl" auf der Lugtratten bei Ober-Wölz versammelt sich das junge Bolk, um daselbst zu "opsern"; die Bursche ringen miteinander, trinken aus der Quelle, schneiden sich vom nahen Gebüsch Stäbchen, formen aus diesen Kreuze und stecken sie dann nahe bei der Quelle in den Boden. In allen diesen Pfingst-bräuchen erkennen wir deutliche Spuren jener Festlichseiten, welche unsere Altvordern zu Ehren Wodans veranstalteten, um den Segen dieser gütigen Naturgottheit für das Gedeihen der Saat- und Feldstrüchte zu erslehen.

Aus der granen Borzeit überkommene Bräuche herrschen auch zur Zeit der Sonnenwende. Am Gschwandeck im Kindthalgraben führte die junge Männerwelt gerne an diesem Tage gymnastische Kampsspiele auf. Mädchen zählen die Iohanniss oder "Sunawendsener", denn sind es ihrer gerade neun, so heiraten sie noch innerhalb des Jahres; auch das Wersen von Blumen in die Flammen, das Springen über und das Tanzen um dieselben ist hier und da noch üblich. Das "Käderschlingen" sindet in Gröbming in ganz besonderer Weise statt. Da wird im Spitalgraben aus Laub, Reisig und dergleichen eine Pyramide errichtet und an der Spize eine mit alten Kleidern angezogene Puppe ausgepsslanzt. Bei Einbruch der Nacht dann, wenn auf den Bergen ringsum die Sonnswendsener gleich riesigen Opferstammen zum Himmel emporlodern, zieht Alt und Jung in den genannten Graben und theilt sich in zwei Partien, welche einander gegenüber Aufsstellung nehmen. Nun beginnt ein förmlicher Wettsamps, ein gegenseitiges "Schlingen" unzähliger glühend gemachter Käder, Holzscheiben und Stabringe, und gewähren die das nächtliche Dunkel durchblizenden seurigen Streisen und Ringlein einen prächtigen Anblick. Hier und da werden die Zuschauer oder "Schlinger" selbst davon getroffen, was jedesmal

mit lautem Jubel begrüßt wird, der sich aber noch mehr steigert, wenn durch so ein glühendes Rädchen die Pyramide in Brand gesteckt wird und nun die helle Flammensäule hoch auflodert, feurige Garben hervorschießen und die Puppe erfassen. Das Verbrennen von Puppen war früher auch in anderen Orten der Steiermark üblich; so z. B. wurde in Graz der "Tattermann", ein riesiger Popanz, auf einer langen Stange am Vorabend des Johannestages am Sonnwendseuer in der Karlau angezündet und dann in die Mux geworfen. Beliebt ist am Sonnwendtage der Genuß der bekannten "Hollerstrauben". In vielen obersteirischen Ortschaften sindet an diesem Tage der "Wethhansel" statt,



Ringen beim Pfingftbründl.

eine Tanzunterhaltung, bei welcher vornehmlich Meth und Lebkuchen genossen werden. Ziemlich allgemein üblich ist das "Vermachen" der Thüren und Fenster der Viehställe mit Eichenlaub oder dergleichen und das Binden kleiner Sträußchen aus "Johanneskraut", "Frauenhaar" und anderen Feldblumen, die dann "kreuzweis" vor den Fenstern befestigt oder an der Decke in den Vorhäusern herabhängend angebracht werden; dies schützt gegen das Einschlagen des Blitzes. Überhaupt besitzt das Johanneskraut viele Wunderkräfte. So z. B. kann man sich unsichtbar machen, wenn man den Samen dieser Pflanze am Sonnwendmorgen sammelt und in die Schuhe thut; desgleichen kann man an den Wurzeln eines solchen zu richtiger Zeit gefundenen Kräutleins die gewissen "Köhler" sehen, welche gar geheimnisvolle Kräfte besitzen und zu allerlei zu gebrauchen sind. In

St. Lorenzen ob Eibiswald pflegt man auf die erste "Hifl" einen Buschen "St. Hannsfraut", darin ein Areuz von "Weihpalm" steckt, anzubinden; auch stecken die Mäher dieses Araut gerne zu ihren "Maderbuschen" auf die Hüte, damit sie bei ihrer Arbeit kein "Arenzweh" bekommen.

In Steiermark einzig dastehend ist der Samsonumzug in Krakaudorf. Er findet am "Oswaldisonntag" im August statt, ähnlich wie dies im Salzburgischen der Fall, nur trägt hier der "Samson" statt des Eselskinnbackens in der linken Hand eine Keule, auch sehlen die Zwerggestalten an seiner Seite. Er wird von "Prangschützen" begleitet, tauzt zu den Klängen der Musik einen gemüthlichen "Steirischen" und macht den geistlichen und weltlichen Würdenträgern seine Reverenzen.

Sin anderer Umzug, das "Austragen der Freiung", welches einft auch anderenorts üblich war, findet in Nieder-Wölz am ersten Montag nach dem Maximilianstage im October statt. Nach Beendigung des Gottesdienstes, welcher dem an diesem Tage abgehaltenen "Maxlon-Markte" vorausgeht, wird als das Wahrzeichen der Marktsgerechtigkeit und einstigen Gerichtsbarkeit die sogenannte "Freiung", ein ausgestreckter Mannsarm mit dem Schwerte auf einer mit Kränzen umwundenen Stange, in Begleitung eines Trupps Musikanten und eines zuweilen phantastisch gekleideten Gassenkehrers im Dorfe herungetragen. Vor den stabilen Kaufladen und Gasthäusern wird Halt gemacht; die Musiker blasen einen Marsch, wosür sie einen erfrischenden Trunk erhalten, und schließlich wird die "Freiung" auf dem "Markte" aufgesteckt und mit einer Wache versehen, welche darauf zu sehen hat, daß sie ja nicht entwendet werde; denn das Volk glaubt, daß, wenn sie gewaltsamer oder listiger Weise geraubt wird, der Markt mit allen seinen Vorrechten an jenen Ort verlegt werde, wohin man die "Freiung" gebracht hat.

Das "Heiligenstrißelsammeln" ist noch in vielen Gegenden üblich. Durch diese schöne, den Armen zugute kommende Sitte glaubt man die Hexen und andere böse Unholde vom Hause ferne zu halten. Junge Mädchen lassen ihr "Heiligenstrißt" von dem Burschen, der ihr Liehster werden soll, anschneiden und kosten. Schneidet nun so ein Erwählter sich ein "tüchtiges Schwartl" herunter, so gilt die Liebeserklärung als angenommen, und kommt dann ein späterer Bewerber, so bedeutet ihn das Mädchen, daß "ihr 's Strißel schwarzlen" sei.

Der heilige Martin wird als Schutpatron der Felder vielfach verehrt. "Im Mirtumonat is' guat Bam setz'n", sagt der Landmann. Chemals war es Sitte, auf den Feldern und selbst auf Bergen "Martinsseuer" anzuzünden; auch zogen am Vorabend des Martinssestes die Kinder mit farbigen Lichtern jubelnd umher und sammelten Obst, Kuchen und dergleichen ein. In den Gegenden der steirisch-kärntnischen Grenze herrscht der Glaube, daß in der Martininacht um die Mitternachtsstunde der "Alberer" oder



Das Austragen der Freiung.

"Allmer", ein gefürchteter Alpen- ober Berggeist, durch die Luft fahre, in den stillen, verlassenen Alpenhütten einkehre und dort die Geschäfte der "Schwoagrin" verrichte.

Für die Bergleute ist der 4. December ein Festtag, der Tag ihrer Schutyvatronin, der heiligen Barbara. Die Knappen am Erzberge seiern denselben durch sleißigen Wirthshausbesuch, denn ein alter Bergmannsspruch sagt: "Wenn man am Barbaratag sleißig Genser' wascht, so brichts desto besser."

Noch vielfach, wenn auch nicht mehr in solchem Umfange wie in früheren Zeiten ist das "Niklogeh'n" am Vorabend des St. Nikolaustages gebräuchlich. Einst hatten auch die Großen ihren "Niklo", heutzutage kommt er mit oder ohne "Bartl" nur mehr zu den Kleinen. Eine ganz eigenartige Sitte an diesem Abend ist das in Maria-Zell übliche "Schiffsehen". Da pflegen die Kinder aus Papier gefaltete Schifflein den Eltern, Verwandten, Pathen und anderen unvermerkt zuzustecken; ja die Kleinen der ärmeren Bevölkerung umschleichen sogar die Häuser der wohlhabenden Leute, um in dieselben ihre Fahrzeuge hineinzuwersen. Solche Schifflein sind stets mit dem Namen des "Schiffsherrn" und mit einem mitunter recht schurrigen Sprüchlein beschrieben. Hiervon einige Proben:

"D heiliger St. Nifolaus! Ich fahr' mit meinem Schifflein aus, Ich fahre hin und fahre her Und weiß mir nicht zu rathen mehr; Da endlich fallts mir ein, Daß ich in diesem Hause soll kehren ein." "Ein Schifflein zu setzen halt' ich für kein' Sünd', Denn ich bin noch ein kleines Kind; Hab's nicht aufbracht, Bring's auch nicht ab, Bin herzlich zufrieden Mit einer kleinen Gab'."

"I hoff' mar a Meni<sup>2</sup> Zucka und Heni<sup>3</sup>, Allerlei Sachn, da wird mei Herz lachn, Da wird si 's Herz freun, wann d' Schifflein voll sein!"

In den Häusern werden diese Schifflein gesammelt und mit Näschereien, Obst, Spielzeng, selbst oft Geldstücken gefüllt. Am Morgen des kommenden Tages holen sich die jungen "Schiffsherrn" ihre Fahrzenge nebst "Ballast" mit einem "schön Dank" wieder ab. Auch unter den Erwachsenen ist dieser Brauch mitunter noch üblich. Doch kommen die Schiffseher in der Stille und befestigen heimlich ihre oft ziemlich großen, recht hübsch gebauten Schiffe mittelst Schnüren an den Thürklinken, und ebenso ungesehen holen sie sich ihre Fahrzenge wieder ab. Hierbei muthen zuweilen ungenannte schalkhaste Mädchen in zierlichen Versen dem einen oder anderen Repräsentanten des starken Geschlechtes zu, das Herz als "Ballast" ins Schifflein zu legen. Die Art und Weise, wie einer solchen unmöglichen Forderung entsprochen wird, gibt dann oft zu großem Gelächter und zu späteren Neckereien Anlaß, namentlich wenn so ein Schifflein von anderen Händen gesetzt wurde, als man vermuthete.

<sup>1</sup> Fels, tanbes Gestein. 2 Menge. 3 Honig.

Endlich sei hier, am Schlusse der Schilderung der Sitten und Bräuche in Steiersmark noch des "Lucienbrodes" gedacht, kleiner dünner Laibchen ungesäuerten Brodes aus Maismehl, welches ältere Bewohner des Sulmthales, z. B. um Gleinstätten und anderen Orten, am St. Lucientage (13. December) bereiten und genießen zur Erinnerung an diese Heilige, die als Beschützerin gegen wüthende Hunde verehrt wird und sich nur von solchem ungesäuerten "Aufurutbrode" genährt haben soll.

Ungleich zahlreicher als die Sitten und Bräuche sind die Mythen und Sagen der deutschen Bewohner Steiermarks, ein innerlicher, tiefliegender Schatz des Gemüthslebens des Volkes, welches in ihnen nicht nur mehr oder weniger dunkle Erinnerungen an die Götter seiner Vorsahren und eine naiv poetische Naturanschauung, sondern auch seine tiefsinnigen Meinungen und Begriffe über Recht und Moral niedergelegt und sich bewahrt hat.

Wie in den Gebirgsländern überhaupt lebt auch in Steiermark die Sage von dem einstigen goldenen Zeitalter in den Alpen und deren Verwilderung, so z. B. von der "verschniebenen Alm" auf dem Dachstein, vom "Rößl" in den Johnsbacher Gebirgen, vom "Pleschberge" bei Abmont und viele andere. An diese und ähnliche Sagen, welche alle das uralte, ewige Thema vom versorenen Paradies und den Menschen, die es verscherzten, variiren, knüpfen sich zahlreiche andere von Gottesgerichten, z. B. von den "versteinerten Spielern" und der "Spinnerin am Gamsgebirge" bei Maria-Zell, vom "Hahnstein" bei Admont, von der "trenlosen Schloßherrin" auf Strechau, deren Bildniß mit dem Todtenkopf anstatt des holden Angesichtes noch auf Röthelstein zu sehen, von dem "zerstörten Silberbergwert" in Zeiring, darin 1.400 Knappen den Tod in den untersirdischen Gewässern gefunden, und viele andere.

Bahlreich sind die Sagen von den die Elementarereignisse personisicirenden Dämonen. So knüpft sich an die Entstehung des Erzberges dei Eisenerz eine der theogonischen Mythe vom Gigantenkampse der Hellenen ähnliche Riesensage; auf dem Schöckel verfolgte der Riese Vasold, welcher über die Winde gebot, die Hegen und vereitelte die böswilligen Absichten dieser Unholdinnen; auf dem Wildonerberge hausten "wilde Männer", deren Andenken sich bis zur Stunde in dem Namen wie im Marktwappen Vildons erhalten hat; an dem Schlosse Neuberg und der Kirche Maria-Lebing im Bezirke Hartberg sollen zwei aus Asien eingewanderte Riesen gebaut haben, die beide miteinander nur einen Hammer hatten und den sie sich gegenseitig von den eine Stunde entsernten Baustätten zuwarsen; auch die aus Chamisso's poetischer Bearbeitung bekannte Sage von der Burg Niedeek im Elsaß kehrt in Steiermark wieder und knüpft sich an das "Riesenweiß", welches im Innern der kleinen "Kögeln" bei Straden (Gemeinde Hos) hauste, und an das "Riesenfräulein", das mit seinem Vater die Großhaiderhöhle im Bezirke Pöllau bewohnte.

Steiermart.

Zwerge halten sich gewöhnlich in Schathöhlen auf, so im "steinernen Thor" am Grimming, in den Höhlen bei Gams und anderen Orten, an sie erinnert auch die "Zwergenwiese" bei Krieglach. Ihnen verwandt ist der "Berggeist" und die ihm unterstehende Schar der "Bergmännchen" oder "Bergmandl", auch "Winzig" genannt — kleine, zwerghaste Gestalten mit langem grauen Barte, dickem Bauche und krummen Beinen, angethan
mit weißem oder dunksem Grubenkittel mit Kapuze, je nachdem sie gut oder böse gegen
die Menschen gesinnt sind. In allen älteren Bergwerksorten lebt der Glaube an diese,
den Bergdan behütenden unterirdischen Wesen, insbesondere schreiben die Knappen am
Erzberge alle ihnen unerklärlichen Erscheinungen diesen Gnomen zu, welche in den silberschimmernden Aragonitklüsten des Sisenberges hausen und in ihrer geheimnisvollen
Werkstätte das norische Erz kochen. Hieran schließen sich dann die Sagen vom "grauen
Waldmandl" mit der eisernen Heugabel in den langen Krallen, vom zottigen Waldgeist
"Schratt", vom "Moosmännchen", "Pech-" oder "Bettmandl", "Aberlaßmännchen" und
vom "Blutmandl", einem aus dem Blute der Hingerichteten herauswachsenden Erdgeist.

Manche Seen fordern alljährlich ihre Opfer; in ihnen hauft ber "Baffermann", vom Aussehen gewöhnlich halb Mann, halb Fisch. Ihm schreibt die Volkssage unter anderem die Auffindung des Salzbergwerkes bei Auffee und der reichen Gifensteinlager bei Gifenerz zu; auf bem hartenick bei Gibiswald haufte ein "Seemandl", bas aber sammt seinem nassen Element wegzog und sich jeuseits der Drau auf dem Bachergebirge ansiedelte, und bei bem Schloffe Wasen nächst Wilbon wurde ein Wassermann gefangen, welcher gerne heimlicher Beise dem Beine im dortigen Schloffeller zusprach. Den in ben Fluten bes Leopolbsteiner Sees gebannten Baffermann schilbert die Bolfsfage als ein ungeschlachtes Wesen mit Raubthierkopf und feurigen Flügeln. Diesem Ungethum zur Seite stellt sich bas in ben Seen bes Salzkammergutes hausenbe "Wasserweib", welches als himmellanger grasgrüner "Seewurm" mit glanzenden Silberftreifen über ben Seespiegel friecht. Anders gestaltet hingegen sind die "Bafferfrauen" ober "Bafferjungfrauen" in ben Bächen, Fluffen und spiegelnden Bergfeen, liebreizende Befen, die mit ihrem bezaubernden Gefange arglose Sünglinge an das Ufer locken, fie dann mit ihren schwellenden Armen umfangen und zu fich hinabziehen in die nasse Tiefe, um mit ihnen im gliternden Kruftallpalast ungeftört kosen zu können.

In tiefen Waldschluchten und am Fuße der obersteirischen Felsgebirge, über welche die Bergquellen herabstürzen und wo der Wasserstaub in der Sonne glizert, zeigen sich die lieblichen "Wald=" oder "Wildfrauen" und "Bergfräuln", strählen sich gegenseitig das goldige, über den ganzen Leib niederwallende Haar mit einem Kamm aus Regensbogen und singen dabei gar wunderschön. Von ihnen berichtet die Sage viel, wie sie den Menschen Gutes gethan, wie sie aber auch furchtbar denjenigen zu strasen wußten, der

ihr Gebot übertrat ober sie beseidigte. Auf dem "Mehlstübl" im Mürzthale wohnten die wundervollen "Mehljungfrauen" und bedachten die armen Holzarbeiter mit Speise und Trank; auf dem Lebernfelde bei Kirchberg a. R. zeigten sich die "Müerfräuln"; im Frizenkogel bei Heiligenkreuz hausten die "unterirdischen Weidsdilder" und auf dem Waldrastein bei Straden die mildthätigen "Unifrauen"; im Zwielicht der Wälder aber huschen "Waldweidchen" und "Holzweibl" umher und suchen auf den mit drei Kreuzen gezeichneten Baumstämmen Schutz vor dem bösen Feinde.

Der "Berchtl" ober "Berchtl" wurde schon an anderer Stelle gedacht. Ihre Götter= gestalt tritt uns auch in der "weißen Frau" entgegen, welche als Vorbotin eintretender Todesfälle in den Schlöffern Groß-Lobming, Than, Wildon und mehreren anderen sich ankundigt; im Schloffe Eggenberg erschien fie als "graue Jungfer". Gine ihr verwandte Sagenerscheinung ift das in den Gegenden des Leibnigerfeldes befannte "Lahnwaberl" in alterthümlicher Tracht mit einem Schlüsselbunde am Gurt; es sucht ungetaufte Rinder zu erhaschen und fährt mit ihnen ins Waffer, erscheint zuweilen des Nachts als wandelndes Licht und führt auch die wilde Jagd an. Gine andere im Mittellande bekannte Sagengestalt ist das "Nachtahul", auch "Nachtfrau" genannt, von ungemein liebreizendem Außern, hat aber eine "eiserne" Hand, mit der fie Spöttern "Flingen" austheilt, daß dabei die Funken fliegen; sie reinigt die Wäsche der schmutig Begrabenen und trocknet sie im Mondenscheine, weshalb fie auch die "Waschfrau" genannt wird. In Oberfteier bagegen kennt man die "Thörin", eine schlanke, weißgekleidete Frauengestalt mit großen feurigen Augen und nach rüchwärts gerichteten Schaufelfüßen; fie halt fich am liebften bei Gewässern auf, wo sie sich die Nacht hindurch mit Waschen beschäftigt. Endlich seien noch genannt das in der östlichen Steiermark bekannte "Lutscherl" ober "Lutschl" mit ben Gänsefüßen, welches ben schlimmen Kindern die Fersen ausschneibet, das gespenstische "Dachsteinweibl" und die in den Alpen allgemein bekannte "Trud" ober "Drud".

Überaus zahlreich sind die Teufelssagen. Gewöhnlich erscheint der Teufel als grüner Täger, zuweilen auch als Bettler, Einsiedler, auch als schwarzer oder feuriger Nitter auf einem Schimmel oder feurigen Rappen. In einer Ennsthaler Sage fährt er als kleines Männchen mit grüngelb funkelnden Augen in feurigem, von einem Drachen gezogenen Wagen und holt einen Schmied, der ihm seine Rößlein, das sind leichtfertige Weidsbilder, auf den Knien beschlagen mußte, auf daß sie die steilen Scheichenspite hinanrutschen konnten. Von besonderer mythischer Bedeutung sind jene Sagen, welche von der Verwandlung der Menschen in Stein durch den Teufel handeln, so z. B. die vom "Pfaffenstein" bei Eisenerz, vom "bucklichten Schneider" am Johnsbacher Felsenthor und mehrere andere. Vom Teufel als Baumeister erzählen die Sagen von der Entstehung des "Teufelsteines"

<sup>1</sup> Ohrfeigen.

in den Fischbacher Alpen, vom Grazer Schloß- und Kalvarienberg u. s. w.; daran knüpfen sich Sagen von "Teufelsbrücken", "Teufelsmühlen", "Teufelsfirchen", "Teufelsgräben", "Teufelsgrotten" und selbst von einer "Teufelsbadestube". Bom dummen Teufel, der sich überlisten ließ, handeln nicht wenige Sagen, darunter die vom "Amtmannsgalgen" in der Johnsbacher Schlucht als die charafteristischste gelten kann. Erwähnung verdienen auch die Sagen vom "Todtenbahrziehen", "Teufelsbannen", von den "Teufelshuseisen" u. s. w.

Der Tenfel liebt es auch, in verschiedenen Thiergestalten zu erscheinen, z. B. als schwarzer Gemsbock, als Rabe oder sonst schwarz besiederter Bogel, als schwarzer Hund oder seuriger Fuchs; als solcher bewacht er gerne verborgene Schäße. Als "Schrattel" leistet er den Menschen alle gesorderten Dienste, zeigt sich auch sonst als "Hiedlbua" oder "Gangerl" oder gespenstert als "Nachtmann", "Spähmandl", "Haferschimmel" oder "Galgenroß", als "Habergais", "Ohneweigl", "Hüengeist", "Schabbock" und dergleichen umher. Hierher gehören ferner die "Werwölse" und "Strigholden", endlich auch die "Heren", als deren berüchtigtester Versammlungsort der "Hochstradnerkogel" bekannt ist.

Mit dem Teufel in Verbindung bringt der Volksglaube das "wilde Gjoad". An dieses anklingend ist die am Sichseld bekannte Sage von den "nächtlichen Heidenreitern", welche in der Aupertinacht in fremder schauriger Tracht und mit bläulich flammenden Lanzen auf schwarzen Rossen durch die Lüfte sausen und auf Christen Jagd machen. Andere Sagen von gespenstischen Erscheinungen sind die von den "Geistern der alten Noriker", welche in den unterirdischen Felsen des "Königreiches" hausen und, wenn dem Lande Feindesgesahren drohen, als Nebelgestalten zur Oberwelt emporsteigen, unheimliche "Arendsener" anzünden und die Vewohner aufsordern, sich zur Gegenwehr zu rüsten; ferner vom "gespenstischen Scharfrichter" im Freimannsloch auf der Stangalpe, vom "Schlößvogt" zu Stein und viele andere.

Sehr zahlreich sind auch die Sagen von vergrabenen und im Innern der Gebirge aufgespeicherten Schähen. An sie knüpfen sich die Traditionen von den "Benediger» männchen", die mit Hilfe des alles offenbarenden "Bergspiegels" die reichen Erzadern in den Bergen, den kostbaren Goldsand in den Flüssen und Seen auffanden, ihre Schähe auf geheimnißvolle Weise behoben und damit reich beladen in die "wälsche" Heimat zurücksehrten. Andere Sagen wieder erzählen von seltsamen Schahhüterinnen, von der "Schlangenkönigin" mit dem goldenen Schlüssel im Rachen, von "Drachen" und "Lind» würmern"; in den Kämpfen mit diesen sinden sich Anklänge an die deutsche Siegsriedsage, so die Sagen von der Entstehung der Wappen von Kottenmann und Knittelseld, von der "Drachenhöhle" bei Röthelstein, vom Wildsee am Hohenwart u. s. w.

Nicht minder reich als die mythische ist auch die historische und religiöse Sage ausgebildet, doch kehren in manchen derselben, wie in denen von Karl dem Großen, von

Margaretha Maultasch und anderen, mythische Züge wieder. Bon geschichtlichen Sagen find erwähnenswerth jene von der Zerftörung Murvela's durch die Hunnen, von bem Belbenkampfe ber schönen Ugnes von Pfannberg und ihrer Getreuen gegen bie Soldner König Ottofars II., von ben gahlreichen Ginfällen ber Türken in bas Land und von ben Streifzügen ber Ungarn und Ruruten. Befonderes Intereffe erregen bie vielen Geschlechts- und Wappensagen, welche sich an berühmte heimische Abelsfamilien knüpfen, fo die Sagen von ben Grafen von Cilli, von den drei Raben im Bappen ber Eggenberger und vom erften Lichtenftein, von dem Zauberringe und den Turnieren der Schärfenberger, vom Zweikampfe auf bem Rennfelde und dem Schate ber Stubenberge, beren Ahnherr als römischer Hauptmann bei bem Kreuze Christi Bache gestanden, von bem bärtigen ärmellosen Manne als Helmzier bes Bappens ber Teuffenbacher und von ben Wilboniern mit ben Seeblättern im Schilde, welches Wappen auch Herwig, ber hervorragende Seld der Gudrunfage, führte. Einen eigenthümlichen Bug weift die mehrfach wiederkehrende Sage von ben feindlichen Brüdern auf, welche ben Beften Plankenftein, Prant, Bur, Reichenburg, Riegersburg, Schielleiten und anderen anhaftet. Und wie ber Ephen dieser und noch vieler anderen Sagen fich um die Trümmer der alten Zwingburgen rankt, knüpfen sich auch liebliche Legenden an den Ursprung der altesten Gotteshäuser und Stifte, erzählen forgsam gehütete Traditionen von der Urbarmachung des Landes durch deutsche Ansiedler und von der Entstehung gahlreich blühender Ortschaften.

So gleichen denn die Mythen und Sagen den zarten, farbenprächtigen Alpensblümlein, wie diese uns stärkend mit ihrer belebenden Frische und ihrem lieblichen Dufte uns labend; es sind diese Volksüberlieserungen kostbare Perlen im reichen Schatze des Gemüthlebens der biederen Bewohner des schönen Steirerlandes — goldene Saatskörnlein immergrüner Heimatliebe.

## Das Volkslied und Volksschauspiel der Deutschen.

Wie ein frischer, sprudelnder Waldquell ist das Bolkslied, entsprungen aus dem Gemüth der einfachen Menschenseele, die underührt geblieden ist von jeder künstlichen Verseinerung, und darum ertönt auch das Lied des Volkes in einfachen, ursprünglichen Lauten, nichtsdestoweniger aber klar, sinnig und zu Herzen sprechend, mag es die Heiterkeit und Seligkeit der Seele in lebensfrohen Tönen hinausjudeln, mag es klagend und sehnend erklingen. Und wie der Quell den Charakter der Landschaft, die sein Wasser durchströmt, wiederspiegelt, so zeigt sich auch im Gesange des Volkes die Landschaft, welche es bewohnt, und weil das Land und der Voden, auf dem die Menschen wandeln, ihr Leben und Treiben und damit auch ihr Sinnen und Singen beeinflussen, so erhält das Lied seinen wechselnden Charakter und zeigt unverfälscht und ungetrübt die Volksseele.