## Das Jahr.

Das neue Jahr wird wie andere öffentliche Feste in den meisten Gegenden Niedersöfterreichs von den Burschen "eingeschossen" und von Nachts herumziehenden kleinen Musikbanden "eingeblasen"; im Wechselgebiete (V. U. W. W.) ist auch das "Neujahrssingen" Brauch. Allgemein hält man noch an der Sitte fest, zum Jahreswechsel sich gegenseitig Glück zu wünschen. Sinige landläusige Wunschsormeln verdienen als charakteristisch hier vorgeführt zu werden.

"Ich wünsch' dem Herrn und der Frau Ein glückeliges neues Jahr, Das Christfindt im krausen Haar, Ein gesundes und langes Leben, Einen Beutel voll Geld daneben. Ich wünsch' Ihnen einen goldenen Tisch, Auf jedem Eck einen brat'nen Fisch, In der Mitte eine Kanne Wein, Da fann der Herr und d' Frau Brav lustig sein. Ich wünsch' Ihnen einen gold'nen Wagen, Da können S' miteinander in Himmel sahren; Uber das thät' ich mir ausbitten, Daß ich hinten darf aussitten."

Dies ist indeß nur eine von den zahlreichen Bariationen des allbeliebten Glückwunsches. Wenn der Bauernjunge ihn spricht, sagt er statt "dem Herrn und der Frau": "dem Bödern und der Moam" (Mahm, Muhme. Mit "Böder" und "Moam" werden in Niederösterreich überhaupt häusig Bauer und Bäuerin angesprochen) und gebraucht die Fürwörter "Ös" und "Eng" (alte Zweizahl — Ihr, Such).

Originell ist das Ginschiebsel:

"Ich wünsch' dem Herrn eine rothe Hos'n, Da können die Dukaten drin sos'n; 1 Ich wünsch' der Frau einen seidenen Rock, Der steht als wie ein Nagelstock, 2 Und wünsch' der Fran eine gold'ne Haub'n, Die steht als wie eine Turteltaub'n. "

(Dabei ist an die altehrwürdige Goldhaube zu denken.)

Recht naiv gratulirt der "Zögerbua" 3 im Gebirge (B. D. W. W.):

"F fimm'<sup>4</sup> herein mi mein' Zöger, Was '\$ 5 ma <sup>6</sup> gebts <sup>7</sup>, das trag' i weg. F wollt', der Ban'r waar' <sup>8</sup> mein Böder Und gaabat <sup>9</sup> ma a Seit'n Speck! Es soll eam 10 G'sund 11 und langes Leb'n Dafür der himmlisch' Bader geb'n. I bitt' eng, schenkts ma ja nit z'wen'g, Wann's ma aa 12 mein' Zöger z'sprengt".

Auch Spottverse kann man hören — doch wohl öfter im Scherz als im Ernst gesprochen, 3. B.:

"Ich wünsch' dir ein glückselig neues Jahr, Weil das alte is schon gar;

Und wenn d' nit g'icheidter worden bijt, So bijt und bleibst der alte Narr".

<sup>1</sup> Horchen, hören. 2 Relfenstock. 3 "Zöger" ist ein länglicher Tragforb. 4 komme. 5 Berkürzt aus "ös". 6 mir. 7 Mundsarkliche Zweizahl — gebt (ihr). 8 wäre. 9 gäbe. 10 ihm. 11 Der G'sund — vie Gesundheit. 12 auch.

Allerlei Aberglaube knüpft sich an den ersten Tag des Jahres. Vor Allem ist es nicht gleichgiltig, wer Einem zuerst begegnet oder zuerst gratulirt. Weit verbreitet ist die Meinung, daß man das, was man am Neujahrstage thut, durchs ganze Jahr oft thun werde, wie dies auch das landläusige Sprüchwort ausdrückt: "Wie zu Neujahr, so das ganze Jahr". Zu Neujahr soll man einen Schweinsrüssel essen, dann wird man Glück haben. Das Schwein wird öfter als ein in gutem Sinne vorbedeutendes Thier aufgefaßt.

Heilige drei Könige. Der allbekannte Brauch der Hausberäucherung am Dreiskönigs, Chrifts und Sylvesterabend begegnet uns in Niederösterreich noch überall (Rauchsnächte). Wenn die kleine Procession von ihrem Rundgange in die Stube zurückgekehrt ist, knien alle nieder und beten, worauf die Männer ihre Mügen oder Hüte, die Weibspersonen ihre Kopstücher über den Rauchtopf halten und dann rasch das Haupt bedecken. Es gilt dies als ein Mittel gegen Kopsseiden.

An diesem Abend darf die lette "Richt" (im Ötschergebiete Semmelmilch) nicht aufgegeffen werden, sondern man läßt einen Reft in der Schüffel zurück und am Rande derselben die Löffel bereit liegen, damit die Frau "Berscht" oder "Berschtl" (Berchta), wenn sie in der Nacht mit ihrem Gefolge, den ungetauften Kindern ("Zodawascherln", Beimchen) im Sause einkehrt, etwas zu essen vorfinde und nicht über schlechte Wirthschaft zu klagen Ursache habe oder gar sich räche. Weffen Löffel in der Früh aus feiner Lage gerückt erscheint, der hat Unglück zu fürchten; ledige Personen hingegen, an deren Löffel viel Milch fich anlegt ("anreimt"), heiraten bald. (Abbsthal, B. D. W. W.) Am andern Tage effen die Hausleute von der Berschtmilch; auch die Hühner bekommen etwas davon, auf daß fie "fleißig" Eier legen, sowie die Rühe, daß fie viele und gute Milch geben. Um Wechsel stellt man sich die "Berschtl" als eine schöne, schneeweiße Frau, überhaupt als qute Fee vor, welche man in der Dreikonigsnacht an Orten, wo drei Grenzen oder Areuzwege zusammenftoßen, sehen kann; hier zeigt sie auch bereitwillig verborgene Schäße. Im Abbsthal gilt Frau "Berscht", entgegen der ursprünglichen mythologischen Auffassung, vorwiegend als Schreckgestalt, der man auf ihren Wanderungen in den "Unternächten" (von Weihnachten bis Dreikonig) nicht gerne begegnen möchte. — Vor und nach dem Feste der heiligen drei Könige ziehen auch die "Sternfinger" durch mehrere Tage von einem Orte zum andern.

Bon den heute noch vorgetragenen Dreifönigsliedern scheint eines über das ganze Dialectgebiet verbreitet zu sein. Die ersten Strophen lauten:

"Die heitigen drei König' mit ihrem Stern, Die suchen das Kindlein und hätten es gern. Allesuja, Allesuja. Die heitigen drei König' in schneller Eit', Geh'n in dreizehn Tagen vierhundert Meit'. Alleluja. Sie zieh'n wohl für's Herodes Haus, Herodes schaut beim Fenster heraus. Allesuja. Herodes sprach: Bleibt da bei mir, Ich will euch geben Wein und Bier. Alleluja.

Ich will euch geben Heu und Streu, Ich will euch halten zehrungsfrei. Alleluja."

Doch die fremden Gäste lassen sich nicht zurückhalten und so entläßt sie Herobes "mit tropigem Wort". Um Vorabend bes Dreikönigtages ist es Brauch, die Tenne mit besonderer



Die Sternsinger.

Sorgfalt zu fegen, "weil die heiligen drei Könige in der Nacht darauf tanzen wollen". Mit dem Dreikonigsfeste steht das am Wechsel noch übliche sogenannte "Rameeltreiben" am Montag und Dienstag vor dem Fasching= fonntag im Zusammenhange. Eine Schar masfirter und phantastisch gekleideter Bursche stellt das Gefolge der heiligen drei Könige vor; sie führen, treiben und begleiten eine mehr oder weniger glücklich nachgeahmte wandelnde Rameelfigur, während zwei Clarinettebläser (Hirten) und ein Trommelschläger, der die "türkische" oder große Trommel schlägt, die Musik besorgen. Vor jedem Hause wird aufgespielt, der Ertrag zur Beluftigung am "Burschenfasching" verwendet. — Maria Lichtmeß. Von den Wachswaaren, welche

an diesem Festtage zur Weihe in die Kirche gebracht werden, möge hier nur die "Wetters" oder "Florianiserze" besonders erwähnt werden. Dieselbe wird bei heftigen Gewittern in Bauerngehösten, an vielen Orten auch in Bürgerhäusern angezündet. Den Rindern gab man früher am Lichtmeßtage eine Brodschnitte, auf welche man drei Tropsen Wachs geträuselt hatte. (Gsöhl, V. D. M. V.) Lichtmeß heißt auch das "Bauern-Neujahr"; "3'Lichtmeß sind d'Fahr' aus", sagt man bezüglich der Dienstleute, denn unter den üblichen "Wandertagen" nimmt dieser Festtag die erste Stelle ein. (Von den übrigen sind besonders zu nennen: Georgi, Jakobi und Martini.) Mägde führen auf der Wanderschaft eine Flasche Branntwein mit sich (den "Wanderbranntwein"), welche sie jedem Bekannten, der ihnen auf dem Wege begegnet, zum "Zutrinken" darreichen. (Besonders im V. D. W. W. üblich.) Der neu eintretende Dienstbote bekommt von der Bäuerin eine Gierspeise und

muß sich auf die "feste" Bank setzen, damit es mit ihm "eine Dauer habe". Um Ret (B. U. M. B.) heißen die letzten acht Tage, welche der "ausstehende" Dienstbote ohne Arbeit im Hause zubringen darf, "Schlankeltage". ("Schlankeln" bedeutet müßig herumsschlendern.)

Der Tenneboß, "Tendlboß". Dieses ländliche Fest wird in der Faschingszeit gefeiert, wenn die Arbeit auf der Tenne, das Ausdreschen des Getreides (ber "Drusch") beendet ift. ("Bogen" heißt schlagen, hier mit dem Drischel schlagen, dreschen.) Raum ift der lette Drijchelschlag gethan, jo läuft ein Knecht oder Bube zum Nachbarn und ruft in die Tenne hinein: "Wir hab'n ausdrosch'n!" Dabei schlägt er an das Scheunenthor ober schießt wohl gar eine Piftole ab. (B. D. W. W.) Auch andere Possen spielt man dem "faumfaaligen" Nachbarn, der in der Arbeit zurückgeblieben ift. Man lehnt ihm einen Strohmann an das Tennthor oder sett ihm das "Dreschermandl" aufs Dach, wirft einen Brügel unter die Dreicher, packt verschiedene alte Sachen in ein "häfen", fängt wohl auch Mäuse hinein und leert den Inhalt des Topfes auf der Tenne aus (B. D. W. W.), oder fteckt einen Rochlöffel ins Stroh und ruft: "Holla, der Tendlboß is g'wunna!" (Göpfrig an der Wild, B. D. M. B.) und dergleichen mehr. Der Bursche nun, welcher mit der Ausführung folden und ähnlichen Schabernacks betraut wird, mag feben, wie er fich recht zeitig aus dem Staube macht, denn wenn er erwischt wird, kommt er übel weg. Man schwärzt ihm das Geficht, lacht ihn dabei brav aus, läßt ihn ein Stündchen an eine Säule gebunden stehen oder schickt ihn sogleich mit einer Tracht Brügel heim. Aber auch in dem Gehöfte selbst, wo man "ausdrijcht" (das Dreschen beendigt), fehlt es nicht an allerlei luftigen Späßen und Boffen. Wer den letten Drijchelschlag thut, hat die "Maus" oder heißt die "Stadlhenne". (Besonders im B. D. W. W. und B. D. M. B. übliche Bezeichnung.) Unter allgemeinem Gelächter wird ihm der Dreichflegel mit Stroh umwunden und damit muß er an der Schwelle der Wohnstube oder an der Hausthure drei Schläge machen, dabei sprechend:

"Eins, zwei, drei,
Der Tendsboß g'hört mein!"

oder: "I wett', i wett' um ein' Eimer Wein,
Der Tendsboß ift mein!"

Erwischt ihn die Bäuerin, die meist schon mit einem Kübel voll Wasser bereit steht, so ist ein unfreiwilliges Douchebad und neues Gelächter sein Lohn; gelingt der Streich, so wird die Bäuerin um einen Trunk gebüßt oder sie muß ein kleines Mahl herstellen. (B. D. M. B.) Auch die sogenannte "Glunkel", ein Strohmännchen mit dem Dreschstegel am Rücken und der "Spißhaube" auf dem Kopfe, hängt man der Stadlhenne an. (Bei Mank im B. D. W. B.) Damit die Bäuerin rechtzeitig ans Krapfenbacken denke, schiebt man unter die letzte Dreschlage auf der Tenne Holzprügel ("Krapfaholz"), um so ein ausgiediges Gepolter zu erzeugen. Hierauf legt einer der Drescher, zumeist die Stadlhenne,

in Weibertracht gekleidet, unbemerkt das "Krapfaholz" auf den Herd, zündet es an und ruft, sich aus dem Staube machend (Landersdorf, Bezirk Krems):

"Das Krapfaholz, das liegt am Herd, U Reiter\* voll Krapfa, a Pluter voll Wein, D'Frau wird wissen, was den Dreschern g'hört, Da können die Drescher brav lusti' sein."

Der Tendlhoß, das Dreschermahl, zählt in den größeren Bauernhäusern zu den reichlichsten Mahlzeiten des Jahres und dauert meistens vom Mittag bis zum späten Abend. Tendlhoß heißt der Drescherschmaus vorzüglich im B. D. W. W. und im südlichen Theile des B. D. M. B. Sonst hat man dafür die Bezeichnungen "Dreschhahn", in der Umgebung des Schneeberges "Tennhahn", am Wechsel "Stadlhahn", da in früheren Zeiten ein geweihter schwarzer Hahn das Hauptgericht des Mahles bildete. Die besten Theile des Thieres jedoch, Schenkel und Flügel, wurden nicht verzehrt. Sie waren Opfersgabe, wodurch man im nächsten Jahre eine gute Ernte erlangen wollte.

Der Fasching gilt auch in Niederösterreich als die lustigste Zeit des Jahres, in welcher reichliche Mahlzeiten mit Tanz und Maskeraden abwechseln und überhaupt frohes, oft tolles Treiben herrscht. Der eigentliche Fasching dauert vom "seisten Pfingsttag" (Donnerstag vor Quinquagesima) bis zum Aschermittwoch; der diesem vorangehende Montag heißt der "seiste Montag". Hier und da (z. B. am Wechsel) unterscheidet man noch jetzt den "großen" und den "kleinen" Fasching. Der erstere dauert vom Sexagesima-Sonntag bis zum Aschermittwoch, der letztere wird am "Kathrein-Sonntag" vor dem Advent geseiert.

In den letzten Faschingtagen sind in manchen Gegenden (besonders V. U. W. W. und V. U. M. B.) die Fuhrseute in den Einkehrgasthäusern zechfrei oder bekommen doch Krapfen vorgesetzt und von der Kellnerin ein Sträußchen auf den Hut. Auch für die Stammgäste steht auf den entsprechenden Tischen überall ein Teller mit Krapfen bereit. Der "Faschingtanz" beginnt oft schon am Sonntag und endet in der Nacht vor dem Aschermittwoch oder auch erst am Morgen desselben. Mancher sonst gesetze Bursch haut in diesen Tagen über die Schnur und "verthut" den sang gesparten Lohn in Gemeinschaft mit seiner Schönen, die er "aushalten" und tüchtig tractiren muß.

Den Leichtsinn in den Faschingtagen charakterifirt das landläufige "Schnadahüpfl":

"Heut ist der Faschingtag, Heut sauf' i, was i mag,

Morg'n mach' i 's Testament, 's Geld ist zu End'."

Seinen Höhepunkt erreicht der tolle Jubel in den Maskeraden, den Narrenumzügen am Faschingdienstag. Bursche kleiden sich in die lächerlichsten, abenteuerlichsten Costime, carifiren, auf einem Wagen sitzend, verschiedene Hantirungen, wie der Schmiede, Bäcker, Schneider, Schuster, Waschweiber und andere. Den Zug begleitet gewöhnlich eine

<sup>\*</sup> Größeres Sieb.

Musikbande; man kann auch ohrenzerreißende Ratenmusik zu hören bekommen. In Laa und Umgebung (B. U. M. B.) läuft ein einzelner Narr herum, deffen Rolle darin gipfelt, daß er einen Schinken stiehlt, ber dann unter Musikbegleitung ins Gafthaus gebracht und hier verzehrt wird. In Bruck an der Leitha ziehen die sogenannten "Kittel" herum und werden mit diesem Namen geneckt, wofür sie Ruthenstreiche austheilen. Im B. D. M. B. sammelt der Faschingszug mit einer Musikbande an der Spite von haus zu haus ziehend Rauchfleisch, Safer, Weizen, Korn, Gier, Gelb. Gine Maste reitet auf einem mit Strohfranzen aufgeputten Gaul und trinkt aus einer mit einem Seidenbande verzierten Flasche den Leuten zu. Dem Hause, in welchem eine Tängerin wohnt, erweist man besondere Aufmerksamkeit, und die Schöne muß Fleisch und Krapfen herausgeben. Auch dem Brummbaren kann man begegnen, der den gaffenden Kindern fleißig vortanzen muß. Um Wechsel führt man auch Kameel und Habergeiß mit herum. Auf den Zusammenhang unseres Faschings mit dem altgermanischen Feste der Wintersonnenwende weist vor Allem das bei den Narrenumzügen noch hier und da auftauchende, von einem Pferde gezogene Rad hin, auf welchem eine Strohpuppe liegt. (Höflein im Leithagebiete.) Dieser Strohmann, möglichst unförmlich, zuweilen auch auf einem Bagen herumgeführt, galt und gilt noch als Repräsentant des Faschings und wird allem Hohn und Spott preisgegeben. (Der besiegte Winter.)

Bu Göpfriß a. d. W. (V. D. M. B.) ahmen am Faschingdienstage zwei maskirte Bursche ben alten Wettstreit zwischen Winter und Sommer nach. Der Winter trägt eine Pelzmüße auf dem Kopfe, einen Dreschstegel in der Hand und ist an Armen und Beinen mit Stroh umwunden. Der Sommer ist weiß gekleidet und führt als Abzeichen eine Sichel. So ziehen sie von Haus zu Haus und singen ein Lied, dessen Charakter schon in den ersten Strophen ausgeprägt ist.

Sommer:

"Der Winter ist a grober G'jöll, Er jagt die alten Weiber in d'Höll.\* Herimein, der Sommer ist sein!"

Der Schluß lautet:

"Hiazt geh' i hoam und schlaf recht guat, Und kimm' wieder, wann's bligen und dunnernthuat. Herimein, der Sommer ist sein!" Winter:

"Der Summer ift a rechter Lauer, Er macht den Weibern den Milchrahm sauer. Herimein, der Winter ist fein!"

"Hiazt bin i da und geh' nit furt, Als bis daß 's Lercherl singa thuat. Herimein, herimein, der Winter ist sein!"

Am Faschingdienstag Nachmittags oder am Aschermittwoch wird der Fasching begraben. Eine Strohpuppe (im B. D. M. B. auch "Todamandl" genannt) oder ein maskirter Bursche, zuweilen auch ein Betrunkener, wird auf eine Bahre gelegt und entweder

<sup>\*</sup> In den Ofenwinkel.

im Schnee oder in einer Grube, hier und da auch auf dem Düngerhaufen unter Nachsahmung der Begräbnißceremonien und unter Jammergeschrei oder Kahenmusit begraben. Zu Hirschbach im V. D. M. B. begräbt man den "Juden". Ein Rabbiner mit langem Flachsbart nimmt die Functionen vor; er murmelt einige unverständliche Worte aus einem großen Buche, besprengt den Todten mittelst einer in Basser oder Bier getauchten Gläsersbürfte und wiederholt diese Ceremonie vor jedem Wirthshause, an dem der Zug vorübergeht. Natürlich wird überall getrunken. Den Leidtragenden voran geht die Mutter des "Moschel", welche ein ohrenzerreißendes Klagegeheul austimmt. Erst Abends "begräbt" man den Juden, was darin besteht, daß man die Strohpuppe zerzaust. Am Aschermittwoch



Um Faschingdienstag.

ist an vielen Orten der Häringsichmans, auch "Fischball" genannt, gebräuchlich. In Laa und Umgebung (B. U. M. B.) hat man dafür den Ausdruck "Distelsäten" und bezieht den Begriff auf den Acker, der auf Grund des genannten Brauches weniger Disteln hervorbringen soll. Anderswo geht der Bauer, der schon am Faschingmontag dem Hafer "Burzel getrunken" hat, am Aschermittwoch noch einmal ins Wirthshaus, um

den "Hafer zu schwellen" und "den Weizen zu beizen", während der Knecht daselbst die "Pflugzwickel dechteln" (einnässen, einweichen) muß. (Weit bekannt.) Auch sonst erscheint der Fasching nicht losgelöst vom wirthschaftlichen Leben. So glaubt man: wenn beim Faschingtanz die Mädchen hoch springen, werde der Flachs recht lang werden. (Ziemlich allgemein.) Vom seisten Pfingsttag bis Aschermittwoch soll alle Arbeit ruhen, auch die Spindel, denn das "Pfingstaweibl" würde das Gespinnst wieder auflösen und es würden im Sommer viele Nattern sich zeigen. (Letzteres zu Hollenstein, Ybbsthal.) Am Faschingtag (Dienstag) schmieren die Knechte das Riemzeug, damit die Zugthiere im Sommer nicht von dem "Göß" oder "Glaphyrer" (der großen Bremse) geplagt werden.

Am "Gregoritag" (12. März) ist in vielen Gegenden das "Halterschnalzen" gebräuchlich, weil an diesem Tage zuerst das Vieh ausgetrieben wird. Gegen ein kleines Trinkgeld produciren die Halterbuben auch ein "Bettschnalzen". Beim Abendschmause im Birthschaus bildet der "Daringschmalz" (die Eierspeise) das charakteristische Hauptgericht.

Am Palmsonntag bringen die Bauernbursche, besonders im Gebirge, große "Palmbuschen" auf Stangen zur Weihe in die Kirche. Jeder Bestandtheil an denselben hat seine Bedeutung: der Palmzweig (die Weidenruthe, von der salix caprea genommen) soll erinnern an den seierlichen Sinzug des Herrn in Jerusalem, das settglänzende "Schradllaub" (Stechpalme, ilex aquisolium) soll Hühner, Kühe und Pferde vor dem "Schradl" (Schratt) schüßen, der sie oft in der Nacht plagt, die Zweiglein des Segenbaumes oder "Segelbaumes" (richtig Sebenbaumes, juniperus sadina) helsen gegen das Verschreien der Thiere im Stall. Auch Zweige von der Haselstande, welche ja den Blitzschlag ablenkt, fügt man gerne hinzu. Den rothwangigen Apfeln, welche an den längsten Ruthen aufgereiht sind und dem "Palmbuschen" zur besonderen Zier gereichen, soll eine ähnliche bannende Krast innewohnen.

Im oberen Ybbsthal werben zuweilen auch Krenwurzeln (Meerrettig) und Salzstückchen an die Ruthen gesteckt, welchen Dingen man aber so wenig Bedeutung beilegt wie den zum Schmucke dienenden Buchszweiglein, Nieswurzblüten und buntfarbigen Bändern. Dieser Palmbuschen nun, auch "Palmbesen" genannt, wie ihn der Gebirgler zur Weihe in die Kirche trägt, besteht aus mehreren kleinen Büschlein, welche um das eine Ende einer langen, ja oft allzulangen Stange kreisförmig gruppirt sind und zu Hause losgebunden werden, um sie in den Gemächern des Hauses, in Stall und Scheune, sowie auch auf den Feldern "aufzustecken", zum Schutze nämlich gegen Blitz, Hagelschlag und anderen bösen Schaden. Wenn aber der Bursch (am Wechsel der Großbube) mit dem Palmbuschen heimkommt — und er soll der Erste zu Hause seine —, so überschreitet er nicht die Schwelle, ohne vorher dreimal, und zwar womöglich undemerkt, um das Gehöfte zu lausen, denn wo dies geschehen ist, können Fuchs und Habicht keine Hühner stehlen. (Besonders im Ybbsthal und dem daran stoßenden Flachlande noch üblich.)

Im V. U. W. W. und U. M. B. werden zumeist kleinere Palmbuschen aus Weidens und Sebenbaumzweigen oder auch nur "Palmzweige" geweiht und häufig von Kindern in die Kirche gebracht, welche dieselben dann in die Häuser tragen und einige Kreuzer dafür bekommen.

Wohl in ganz Niederösterreich ist es bei unserem Landvolke Brauch, am Palmssonntage nach dem Gottesdienst drei "Palmkäßchen" zu verschlucken; fromme Leute bleiben hier und da eigens bis dahin nüchtern. Man glaubt sich dadurch vor Krankheiten und anderen bösen Sinflüssen zu schüßen; auf Grund dieser Anschauung läßt man auch die Ruthiere im Stalle drei "Kätchen" genießen. Allbekannt ist die Meinung, daß während der Palmsonntagspassion verborgene Schäße zu heben seien. Tede Gegend kennt diesse bezügliche Sagen, doch immer steht da der Mensch necksischen, trügerischen Mächten gegens über und ist zum Schlusse der Enttäuschte. Erwähnung verdient endlich auch noch der

"Palmesel". So nennt man, besonders im Ybbsthal, denjenigen, welcher am Palmsonntage zuletzt aufsteht. Der Ausdruck: "aufgeputzt wie ein Palmesel" legt die Vermuthung nahe, daß einst auch in Niederösterreich festliche Umzüge üblich gewesen sind, wobei der Esel nicht gesehlt haben wird.

Am Gründonnerstag wandern die Glocken aus und "reisen nach Rom." Während des Glorialäutens soll man sich den Kopf waschen, um vor Kopsteiden aller Art bewahrt zu bleiben. (Ziemlich weit bekannt.) Am Gründonnerstag soll das erste "Grüne" auf den Mittagstisch kommen. Noch jetzt ißt man an manchen Orten an diesem Tage die sogenannte "Siebenkräutersuppe".

Eine große Rolle spielen in der Meinung des Volkes die am Gründonnerstag gelegten Eier, "Antlaß-Eier" genannt, denn dieser Donnerstag heißt auch der "Antlaß-Pfingstag". (Antlaß soviel wie Nachlassung, da früher am Gründonnerstage die seierliche Lossprechung der öffentlichen Büßer von den Kirchenstrasen stattsand.) So glaubt man, daß diese Eier, wie auch die Charfreitags-Eier, sich sehr lange, ja durch das ganze Jahr frisch erhalten. Man läßt sie am Ostersonntag weihen und genießt sie als Präservativmittel gegen "Bruchschaden", sowie Hied- und Stichwunden. (B. D. W. W., besonders im Gebirge.) Auch den Kühen schlägt man — zur Abwendung der Hezerei — an vielen Orten ein Antlaß-Si ins Maul. Im V. U. W. B. (z. B. um Retz) streut man die Schalen der geweihten Sier auf den Acker, und wohl fast allgemein ist der Brauch, Antlaß-Sier zur Abwendung des Blitzschlages unter das Dach zu legen oder auch mit einem der sieben Worte Iesu am Kreuze beschrieben bei Bränden ins Feuer zu wersen, um dem Clemente Sinhalt zu thun. Die Kohlen, womit man diese Ausschrift macht, sollen am Laurenzis oder Ishannistage aus der Erde gegraben werden.

Am Charfreitag meidet das Volk womöglich jede geräuschvolle Arbeit; selbst Brotbacken und Waschen sieht man an diesem Tage nicht gerne. Manche Bäuerinnen verkaufen in den drei letzten Tagen der Charwoche weder Milch noch Eier, auch gilt es als ungünstiges Vorzeichen, an dem Tage geboren zu sein, an welchem der Herr durch den Verrath des Judas den Kreuzestod erleiden nußte.

Ein interessanter, mit dem wirthschaftlichen Leben zusammenhängender Brauch (Feldeult) hat sich im B. D. M. B. (Gmünd) erhalten. Um Charfreitag vor Sonnensaufgang nämlich gehen die Weibspersonen von den Gehöften an den nächsten Feldrain und machen mit den Händen aus der leeren Schürze die Geberden des Säens. (Vielleicht bringt man heute im christlichen Sinne das in die Erde gelegte Samenkorn mit dem im Grabe ruhenden Leichnam des Herrn in Beziehung.)

Vom Gründonnerstag bis zum Charsamstag gehen, hauptsächlich in den Ortschaften des Flachlandes, die "Ratschenbuben" mit ihren eigenthümlichen klappernden Instrumenten

von Haus zu Haus und geben das Zeichen zum englischen Gruß. Dabei bedienen sie sich allerlei Sprüchlein, z. B.:

"Wir ratschen, wir ratschen den englischen Gruß, Den jeder katholische Christ beten muß. Fallt nieder, fallt nieder auf eure Knie Und betet ein Baterunser und ein Ave Marie".

Am Charsamstag früh lautet ber Spruch:

"Bir ratichen, wir ratschen zur Rumpermetten, Weiber, stehts auf und backts Oftersleden!"

Vor dem Gottesdienste (Laa, B. U. M. B.):

"Bir ratschen, wir ratschen, d'Fast'n is aus, Gier, Gelb, Fleden (Wein) heraus, D'Fast'n is aus"!

Um Charfamstag Vormittags findet die Feuerweihe statt. Nachdem die firchliche Ceremonie beendigt ift, sucht jeder zuerst das mitgebrachte Weihholz anzubrennen. Sobald dies gelungen ift, eilt man hier und da (3. B. am Wechsel) im raschen Laufe nach Hause, um an dem noch glimmenden Holzprügel die Berdflamme zu entzünden. Wo die Entfernung zu groß ift, trägt man das geweihte Fener in einer Laterne heim. (Nicht allgemein.) Weihholz fteckt man fast überall auf die Felder und bei heftigen Gewittern wird es zu Hause angekohlt, um Elementarschaden abzuwenden. Im B. D. M. B. (3. B. um Beitra) nennt man das Weihholz auch "Judensteckerl" (Stock, Stecken), und da die vom Borjahre noch vorhandenen Reste sammt den "alten Palmbejen" am Charsamstag im "Ofterfeuer" verbrannt werden, erklärt sich wohl der Ausdruck "Judasverbrennen". In Buchenstuben (B. D. W. W.) verbrannte man früher den "Judas" in Geftalt eines Strohwisches nach beendigter Feuerweihe und bewahrte ein Stück "Judaskohle" das ganze Jahr hindurch im Hause auf; es soll die Rraft haben, Unglud vom Rutvieh fernzuhalten. Auch von dem an diesem Tage geweihten Wasser (Taufwasser) trägt man fleinere Gefäße voll mit heim, denn das Weihwasser ("der Weihbrunn") darf in keinem chriftlichen Sause fehlen. Einen herrlichen Anblick bieten im B. U. W. W., besonders vom Steinfelde bis gegen die fteiermärtische Grenze hin, die am Charsamstag nach der Auferstehung oder am Oftersonntag früh vor Sonnenaufgang auf ben Sohen flammenden Ofterfeuer, die an den altgermanischen Sonnencult erinnern. Böller- und Piftolenschüffe fnallen babei unausgesett, bis bas lette Flämmehen erloschen ift. Auch ein schönes Gebetlein, das zugleich die Schlufftrophe eines Weihnachtsliedes bildet, sprechen die Bursche, nachdem sie das Feuer angezündet haben:

"Den liab'n Herrgott thuan ma bitt'n, Daß er all' unsi're Hütt'n Bor der Feuersbrunst hübsch bewahr'; Daß er uns im Summer Hilft in unserm Kummer Und vor Schauerschlägen uns bewahr'!"

Am Oftersonntag geht der Hausvater mit den Seinen (hier und da nur die jüngeren und ledigen Leute) beim ersten Morgengrauen hinaus auf die Flur, um unter

den grünenden Bäumen zu beten, und zwar stellen sich dabei die Mannspersonen unter einen Apfelbaum, die Weibspersonen unter einen Birnbaum. Das Antlitz wenden alle der Sonne zu, welche heute vor Freude über die glorreiche Auferstehung des Herrn beim Aufsteigen über den Horizont dreimal "aufhüpft", drei "Hupferl" macht. (Dieser schöne Brauch, sowie die religiös und poetisch erhabene Anschauung — vielsach im deutschen Bolke überhaupt heimisch — findet sich in allen Theilen Niederösterreichs, doch lange nicht allerorts.) Der mythische Glaube an die Sonnensprünge erscheint hier christlich umgedeutet. Im B. D. M. B. geht der Bauer am Ostertage vor Sonnenausgang aufs Feld, pflückt

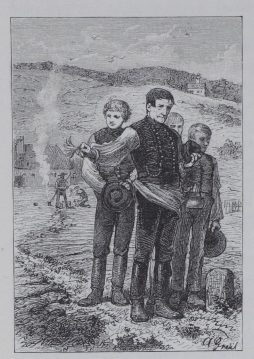


Die Ratschenbuben.

junge Sproffen vom Getreibe und betet dabei um das Gedeihen der Feldfrucht und seines Biehstandes. Bu Haufe besprengt er das "Grüne" mit Weihwaffer und gibt es den Rindern. (Hoheneich und an anderen Orten.) Man sett eine Chre darein, an einem so hohen Festtage der Erste aus den Federn zu sein, und schimpft ober neckt denjenigen, der am Oftertage zulett aufsteht, mit dem Ramen "Ofterbloch". Der sonst mit dem Worte "Bloch" verbundene Begriff des Schwerfälligen, Unbehilflichen, erklärt den Ausdruck hinlänglich. Um Wechsel hängt man am Oftertage vor Sonnenauf= gang das zu weihende Fleisch auf einen hohen Baum im Hausgarten, weil der "römisch' Papst" mit seinem Segen das Fleisch weiht für die ganze Welt. Die firchliche Ceremonie der Fleischweihe wird im Zusammenhang mit dem Hauptgottesdienste vorge=

nommen. Das erste Fleisch, welches am Ostersonntag genossen wird, soll Weihsteisch sein; es wird nebst einem Si und einem Stück Osterslecken an manchen Orten nach dem Gottessbienst im Festtagsgewande gegessen oder als erste "Fleischricht" auf den Wittagstisch gesetzt. In früherer Zeit stand die "Osterschüssel" auf einer Unterlage von "TreidsSaher", das ist jungen Saatsprossen. (Gröhl, B. D. M. B.) Zu Ostern machen die Bäcker ihren Kunden Osterslecken zum Geschenke, die Fleischer geräucherte Zungen oder ein Stück von einem Lamm. In Gasthäusern setzt man den Stammgästen noch an manchen Orten Weihsleisch vor ("Aufgeschnittenes", nämlich Kalbsleisch, Schinken und Zunge mit Osterbrod). Ein interessanter Brauch sindet sich in Murstetten (B. D. W. W.) Da treibt man am Ostersonntag die Pferde an sieden Feldrainen vorüber auf einen Kreuzweg und gibt ihnen eine handvoll frisches Kornfutter vom Acker. Dies soll ein Mittel gegen die unter dem landläusigen Ramen "Dampf" bekannte Pferdekrankheit sein. (Vielleicht bestand

dieser Branch einst in einem eigentlichen Flurumritte, wie er uns anderwärts begegnet.) Ein sehr sinnvoller Osterbrauch, eine Art Feldweihe, hat sich bis heute im Wechselgebiete erhalten. Am Ostersonntag nämlich nach dem Festmahle oder schon am Charsamstag nach der Feuer- und Wasserweihe geht der Bauer mit den Seinen "in d'Groan" (ins Grüne), das heißt hinaus auf die bebauten Felder. Sämmtliche Hausmitglieder, auch die Kinder, nehmen je ein Gefäß mit Weihwasser in die eine Hand, einen geweihten Palmoder Sebenbaumzweig in die andere und so schreiten sie in einer Reihe nebeneinander



Das Troadbeten.

langsam unter stillem Gebete und Weih= waffer sprengend über das Feld. Dabei stecken sie an einzelnen Stellen die ge= weihten Zweige in den Ackergrund, und so ift derfelbe für dieses Jahr gesegnet. (Haßbach.) Zu Kranichberg (ebenfalls im Wechselgebiete) übt man diesen schönen Brauch in noch feierlicherer Weise. Da geht der Bauer am Oftertag ober weißen Sonntag nach dem Mittageffen in Begleitung der größeren Söhne "in d'Groan", führt sie an die Raine und Grenzsteine, besprengt dieselben mit Weihwasser und fnüpft an diese Ceremonie eine furze aber fräftige Ermahnung, da aller Besit als vom lieben Herrgott stammend zu be= trachten und also auch fremdes Eigenthum heilig zu halten sei, soll Friede und Gin= tracht unter den Menschen wohnen. Hier= auf steckt er die geweihten Zweige "ins

Bau" (auf das bebaute Feld) und vergräbt die zu Hause sorgfältig gesammelten Knochen vom Weihfleisch an verschiedenen Stellen im Acker, denn: "Die g'weiht'n Boan' — Begrabt ma' inner'm Roan."

Die Knechte schießen inzwischen aus Böllern und Pistolen, der Hausvater aber steht inmitten seiner Söhne mit gefalteten Händen und bittet Gott,

"Daß er's Troad laßt wachi'n Und an lang'n Flachi'n, Daß die Wölf' nit kemman unter d'Herd', Daß er brav laßt regna Und aa 's Vieh thuat segna Und den Frieden uns beschert".

In der Umgebung des Schneeberges nennt man diese Art Feldeult das "Troadbeten".

Am Oftermontag Nachmittags ist an vielen Orten das "Emausgehen" gebräuchlich. Man besucht nämlich Verwandte, welche in der Umgebung des Heimatsortes wohnen. Im V. U. W. B. geht der Weinbauer "auf d'Eroan" oder in "d'Trift", das heißt in benachbarte Weinkeller, wo er sich ein Eläschen "Besseren" schmecken läßt.

Im March feld begegnet uns ein interessanter, sonst unter dem Namen "Schmeckostern" bekannter Brauch. Um Ostermontag nämlich karbatscht der slovakische Bursche sein Mädl mit Weidenruthen, am Osterdienstag das Mädl den Burschen. Je inniger die Liebe, desto zahlreicher und ausgiediger die Streiche. Dafür schenken sich beide gegenseitig ein Osterei. Der Ostermontag und weiße Sonntag sind wahre Freudentage für

die Kinder, denn da gehen sie zu "Göd'n" und "God'n" (d. i. zu den Taufpathen, im B. D. M. B. im ersten Jahre nach der Firmung auch zu den Firmpathen) und holen sich das "rothe Ei", worunter eine oft reichliche Mahlzeit zu verstehen ift, deren Überbleibsel mit heimge= nommen werden. Auch Geld erhalten die kleinen Gafte, und zwar stecken die Pathen gerne eine Silbermunge ins große "Göd'nkipfl". Mancher reiche Bauer sett seinen Stolz barein, zu Dftern die ganze Stube voll von Göbenkindern zu fehen. - Bu Oftern ist auch das "Ub=" ober "Ausg'wanden" der Gödenkinder Brauch, wenn diese das zwölfte Jahr erreicht haben oder im Vorjahre gefirmt worden sind. (In manchen Gegenden, z. B. im B. D. M. B., erhalten die



Das Gierpeden.

Kinder das "Goblgewand" schon bei Beginn des Schulbesuches; es besteht entweder in einem ganzen Anzuge oder in einzelnen Kleidungsstücken, je nach den Bermögensverhältnissen der Pathen.) Am weißen Sonntag gehen Enkelkinder auch zur "Ahnl"
(Großmutter), weßhalb dieser Tag im B. D. W. W. der "Uhnlsunntag" heißt. Bon den Gierspielen sind die landläusigsten das "Einhauen" (mittelst einer Kupfermünze), das "Becken" (zwei Gier werden durch Auseinanderklopfen auf ihre Stärke geprüst) und das "Eiwalgen" (das auf einer mäßig steilen Bahn herabrollende Ei muß unten auf jenes des Gegners treffen). Zum Schlusse seinen Beines sogenannten Ofterrittes gedacht, der einst zu Schaubing (im St. Pöltner Bezirke) alljährlich am Oftermontag stattsand. Wit dem Schaureiten war auch ein Wettritt verbunden, wozu jedoch nur drei Reiter ausgewählt wurden. Den Preis — einen Rosenkranz mit silbernem Kreuze — erhielt der Sieger aus

der Hand des Pfarrers vom nahen Obritzberg. Kaiser Josef II. stellte die Unterhaltung ein, das Bolk aber glaubt, ein Pfarrer des genannten Ortes sei Schuld an dem Verbote gewesen und zur Strafe dafür sinke die dortige Kirche alle Jahre um eine Treppenstufe tiefer in die Erde.

An den Georgitag (24. April) knüpfen sich einige charakteristische Bräuche und Meinungen. Vor Allem verdient das "Örg'n» oder Jörg'n»Schnalzen, Georgischnalzen", welches am meisten in den an Oberösterreich grenzenden Gegenden noch üblich ist, Beachtung. Darin gelangt der in unserem Landvolke noch immer lebendige Hexenglaube zu einem besonderen Ausdruck. Die ledigen Bursche schnalzen während vierzehn Tagen vor und nach Georgi und an diesem Tage selbst am Abend mit langen Peitschen, — denn so weit der Beitschenknall dringt, kann keine Hexe einen Feldrain überschreiten.

Ein anderer, wohl sehr alter Brauch ist das "Rainsprißen". Zu Georgi und Philippi (1. Mai) begeht der Bauer oder die Bäuerin, zuweilen auch ein Knecht oder eine Dirne, den Rosenkranz betend, die Feldraine und sprengt Weihwasser. Um Neuhosen im unteren Ybbsthal spricht man dabei: "Alles Böse weich' von dannen — In Jesu und Mariä Namen". Diese Feldweihe erinnert an die oben besprochene ("in d'Groan geh'n") im V. U. W. B. Im Marchselde hat man dafür den Ausdruck "lebern gehen". (Das mittels hochdeutsche lê oder lewer heißt Hügel oder Auswurf.) Man geht zu den Marksteinen, gräbt rings um dieselben den Boden auf, daß sie wieder leicht gesehen werden, und wirst drei Schausseln voll Erde auf den "Leberhausen" (Grenzhügel). Landläusig ist der Glaube, daß in der Georginacht vor Sonnenausgang die Heren "thaussischen" gehen, das heißt mit ihrem Fürtuch den Thau ("das Taub") von den Wiesen streisen, so daß die Kühe des Besigers dann keine Milch geben.

Echt volksthümlich sind auch in Niederösterreich die Spiele und Belustigungen am ersten Mai. Man zecht und singt im Freien, tanzt um den Maibaum herum, während fühne Kletterer die vom Wipfel winkenden Preize sich herabholen. Das Orchester wird häusig durch eine Ziehharmonika erset und selbst der bescheidene "Fothobel" (die Mundsharmonika) genügt dem tanzlustigen Bölkchen. In der ersten Mainacht setzen Bursche angesehenen Ortsbewohnern, noch öfter ihren Schönen, einen Chrens, mißliebigen Personen, besonders aber übel beleumundeten Mädchen, einen Spottmaibaum vor das Haus.

Im Marchfelde liegt der slovatische Bursche die ganze Nacht hindurch beim Maisbaum, auf bessen Wipfel das seibene Tuch flattert, das er als Geschenk für seine Geliebte heimlich am Abend aufgehißt hat.

An den Maibaum knüpft sich eine schöne Legende. Der heilige Philippus sollte von den Heiden gemartert werden. Um seinen Aufenthalt leicht wieder finden zu können, setzen sie einen Baum vor das Haus, in welchem er wohnte. Doch als die Häscher kamen,

stand vor jedem Hause ein solcher, so daß sie den Heiligen nicht finden konnten. Die neuere Forschung exkennt im Maibaume eine Personification des Frühlings.

Zu Pfingsten geht man im Pbbsthal in aller Frühe auf Berghöhen, um dort den heiligen Geist anzurufen. Man nennt dies "heiligen Geist fangen". (Pbbsik.) Im B. U. W. W. werden in einigen Gegenden die Höhenfeuer gebrannt, welche man um Wiener-Neustadt, z. B. in der Pfarre Winzendorf, "Heiligengeistlicht" heißt. Auch hier begegnen wir altgermanischen Cultbräuchen mit christlicher Umdeutung.

Das Pfingstichnalzen ist in Niederösterreich noch ebenso üblich und von gleicher Bedeutung wie das Örg'n-Schnalzen. Nach einer eigenthümlich christlichen Auffassung soll das Sausen der Peitschen an die Herabkunft des heiligen Geistes nach dem biblischen Berichte erinnern. (B. D. M. B.)

Mit dem Pfingstschießen ("Bäume auschießen") will man Frost und Blitschlag von den Obstbäumen fernhalten. (Diese Auffassung besonders im Abbsthal.) Der Glaube, daß am Pfingstjonntage bei Sonnenaufgang der Bapft der ganzen Belt ben Segen spende, ift wohl allgemein; man geht deshalb in aller Frühe hinaus ins Freie und betet, das Antlit nach der Richtung der ewigen Stadt gewendet. Denjenigen, welcher an diejem Tage zulett aufsteht, trifft Spott; man nennt ihn den "Pfingstlümmel" (B. D. W. W.) ober das "Pfingstbloch", auch "Pfingstnickl". (Haßbach.) In einigen Gegenden, besonders im B. U. M. B. und U. W. W., finden fich Spuren des anderwärts fo bekannten "Pfingstkönigs". Zu Jegelsdorf (bei Reg) ziehen um Pfingsten einige junge Bursche im Orte herum, und zwar im Alltagsgewande; nur einer steckt in einer "Rutte", das heißt in einem überreich mit Blumen aufgeputten zuderhutförmigen Flechtwerk aus Ruthen, das ihn ganz bedeckt, so daß man kaum die Füße sehen kann. Borangetragen wird dem "König" und seinem Gefolge ein hoher grünender Baumast, mit farbigen Bändern behängt. Nach einer älteren Aufzeichnung war früher das Geficht des Pfingstfönigs geschwärzt und wurde derselbe nach beendigtem Umzuge ins Waffer geworfen. Daß dieser Figur eine Personification des Maies zu Grunde liegt, deuten die Namen "Maifonig", "Maigraf" an.

Am Frohnleichnamstag ("Gottsleib'ntag") werden nach der firchlichen Procession von den an den Weg gesetzten Birken Zweige gebrochen und in die Fensterkreuze gesteckt oder sonst aufbewahrt, da sie die Kraft haben, den Blitz abzuwenden. Auch die Blumenskränze wirft man nicht weg, sondern gibt sie entweder als geweihtes Futter den Rindern oder windet sie um die Milchtöpfe. Am Johannistag werden sie an manchen Orten im Sonnenwendseuer verbrannt.

Am Abend des Sonnen wendtages flammen in vielen Gegenden Niederösterreichs auf Bergen und Hügeln Fener und krachen Böllerschüsse. Man schleppt so viel Reisig und "Bürdlholz" (Prügelholz) zusammen, daß die Flamme oft mehrere Stunden, bis tief in

die Nacht unterhalten werden kann. Außerdem zündet man leere Pechfässer an, schwingt im Kreise brennende Besen oder hält mit diesen sogar kleine Umzüge. Auf der Donau bieten die schwimmenden Lichter ein glänzendes Bild. Auch Raketen, Leuchtkugeln und bengalisches Keuer entzücken an vielen Orten das Auge.

Ins Sonnenwendfeuer wirft man auch Weihholz, alte Palmbesen und, wie schon bemerkt, verdorrte Frohnleichnamsfränze. Die Sitte, die Feuer an Weg- oder Feldfreuzen anzugunden, sowie betend um die Flamme herumzugehen, begegnet uns nicht mehr häufig. (Im B. D. 28. 28. einzelne Belege.) Dagegen springen Bursche und Mädchen, ungleich seltener schon Liebespaare, Hand in Hand um die Wette über das Feuer und treiben mancherlei Rurzweil. Un das Sonnenwendfeuer und den Johannistag überhaupt knüpfen fich viele Meinungen, die mit dem wirthschaftlichen Leben im engsten Zusammenhange stehen. Zu den landläufigsten zählen folgende: springen die Buriche, und noch mehr die Mädchen, hoch über das Feuer, so wird der Flachs und das Getreide in diesem Jahre lang werden. (Besonders im B. D. M. B. verbreitet.) Das Lettere kann man auch hoffen, wenn man am Johannistage vor Sonnenaufgang eine lange Hafelruthe ins Feld steckt. Difteln ins Sonnenwendfeuer geworfen bewirken, daß im nächsten Jahre dieses Unkraut weniger üppig wuchert. Gin "Grund" (Acker), auf dem fein Sonnenwendfener brennt, trauert bas ganze Jahr. (B. D. W. W.) So weit der Schein des Sonnenwendfeners leuchtet, wird es nicht hageln. Wer über das Sonnenwendfeuer fpringt, dem wird beim Schneiden (Getreideschnitt) der Rücken nicht weh thun. (B. D. W. W.) Spuren, daß das Sonnenwendfeuer einst unseren heidnischen Vorfahren als ein heiliges, als ein Opferfeuer gegolten, zeigen sich deutlich noch in einigen der oben angeführten Bräuche und Meinungen. An manchen Orten kennt man die Sonnenwendfeuer nur wenig oder gar nicht, so im nördlichen Theile des B. D. M. B. (auch um Ret nicht, B. U. M. B.), ferner süblich um den Manharts= berg und in den Ebenen im B. U. W. W. und U. M. B. (Steinfeld, Marchfeld.)

Auch am Johannistage kommen Krapfen auf den Tisch (Sonnenwendkrapfen) und daneben an vielen Orten als Leckerbissen "Holerstrauben" (gebackene Holunderblüten). Lebkuchen und Meth wird an manchen Orten in den Buden verkauft. Zum Schlusse ist noch ein in der Gegend von Krems (zu Steinaweg) üblicher Brauch zu erwähnen. Man gießt nämlich einige Tropsen von geweihtem Johanniswein in jede Ecke des Ackers zum Schuze gegen schäbliche Kaupen und Käfer.

Nach Frohnleichnam tritt in den firchlichen Festen eine längere Pause ein; umso mehr stellen während dieser Zeit unter dem Landvolke die wirthschaftlichen Interessen sich in den Vordergrund. Doch auch diese Zeit strenger Arbeit entbehrt nicht der Freuden; die Getreideernte, der "Schnitt", gestaltet sich zu einer Art ländlichen Festes, dessen Vedeutung zunächst ein gar sinnvoller Brauch charakterisirt. Im V. D. und U. M. B. nämlich über-

reicht noch jest der Vorschnitter oder auch eine Schnitterin dem Bauer den Erntes oder Schnitterkranz und spricht oder fingt (bei Horn, B. D. M. B.) dabei:

"Geehrter hausherr, der Schnitt ift aus! Wir kommen jest vom Schneiden z' Haus, Wir haben geschnitten und angebunden Und haben einen Kranz gesunden; Der Kranz ist von Gold und Edelstein. Wir haben geschnitten und nicht getanzt, Der Hausherr soll zufrieden sein."

Wer ben Spruch auffagt ober singt, bekommt einen Gulben. Der Schnitterkranz wird aufbewahrt, bis im nächsten Jahre ein neuer an seine Stelle tritt. Jener Bauer,



Der Schnitterfrang.

welcher zulest mit dem Schnitte fertig wird, bekommt den "Bären" ins Haus. Das Schnittermahl (der "Schnitthahn, im B. D. W. W. die "Saathenne") ist ein besseres Mahl, wobei besonders fettes Schmalzkoch und Krapfen nicht fehlen dürsen. In größeren Gehöften folgt auf das Mahl zuweilen ein Schnittertanz. (B. D. M. B.) An den altgersmanischen agrarischen Opfercult erinnern noch einige Schnittbräuche. So läßt man auf dem Acker ein Büschlein Getreide liegen (um Krems die "Auslage" genannt), und zwar für die Viehhirten oder Ortsarmen.

Bekannt und besonders noch üblich im B. D. M. B. ift auch der "Windknopf" oder "Windzopf", welcher aus den letzten Halmen gemacht und dem Winde überlassen wird. In der Gegend von Schrems (B. D. M. B.) werden beim Schneiben des Getreides

einige Halme für den Winter zurückgelassen. Bon dem uralten Brauche des Sichelwerfens, welchen das Bolk heute mit der bekannten Legende von der heiligen Nothburga in Zusammenhang bringt, scheinen sich nur mehr wenige Spuren (B. U. M. B.) erhalten zu haben.

An den St. Laurenzitag (10. August) schließt sich die Meinung, daß man an demselben, wo immer man die Erde aufgräbt, glühende Kohlen findet, weil der Heilige über solchen geröstet wurde. An diesem Tage wurde früher (bis zum Jahre 1848) in den Dörfern um Wien von den Weinhütern anläßlich des Beginnes ihres Hüteramtes in den Weingärten ein festlicher Umzug gehalten, wobei zwei Bursche auf einer Querstange den großen, reich verzierten "Weinhüterkranz" trugen. Ein Flurgang mit wehenden Fahnen, unter Gesang und Gebet, war ehedem auch am Feste Maria himmelfahrt in der Umgebung von Wien üblich. Man nannte diese Art religiösen Feldcultes das "Feldersbesegnen". Nach beendigtem Umzuge sprach der Priester den Wettersegen.

Der Montag nach Michaeli (29. September) heißt der "Lichtbratlmontag". Um nächsten Tage nämlich beginnen Schneiber, Schuster, Tischler, Wagner und andere Handswerker die Lichtarbeit, das heißt sie setzen im Herbst und Winter Abends die Arbeit bei Licht fort. Am Sonntag zuvor essen sie das "Lichtbratl". Darunter ist überhaupt eine bessere Mahlzeit zu verstehen, bei welcher der Braten das Hauptgericht bildet. Im Pbbsthal (3. B. zu Waidhosen an der Pbbs) darf dabei auch das "Üpfelschlangl" nicht sehlen. (Längliches Gebäck aus gewöhnlichem oder Butterteig mit blättersörmig geschnittenen Üpfeln gefüllt.) Der folgende Montag trägt von der Mahlzeit den Namen und ist ein "Anseiertag" (Halbseiertag).

Bei Beginn der Weinlese, wenn "'s Biri aufg'sperrt" (das Weingebirge, die Lese eröffnet) ist, knallen Böllers und Pistolenschüssse und werden Freudenseuer angezündet. Troß der ermüdenden Arbeit macht sich beim Hauer in diesen Tagen eine Feststimmung geltend, welcher er durch Jauchzen und Singen Ausdruck gibt. Selbst der poetische Sinn regt sich in ihm, denn er schmückt Wagen und Jugthiere mit Rebengewinden und Blumenskräzen. Während der Lesezeit kommt Fleisch als Hauptgericht auf den Tisch, worauf der Winzer im Frühling und Sommer gewöhnlich verzichten muß. Wie der Feldbauer, so ist auch der Weinbauer bei seiner Ernte auf die armen Leute bedacht. Er gestattet, daß diese die der Lese zurückgelassenen Trauben sammeln. Letztere nennt man in der Gegend von Krems "Wolferl". Nach beendigter Weinlese wird in "guten Jahren" im Wirthshause ein kleines Fest mit Tanz abgehalten (Presserball).

Zu einem Volksfeste im vollsten Sinne des Wortes gestaltet sich im V. U. W. W. und in den beiden nördlichen Vierteln das Fest der Kirchweihe, doch nicht die "allgemeine" (der "Allerweltsfirchtag"), sondern die Patrociniumseier der einzelnen Pfarrkirchen, welche

für die verschiedenen Gemeinden auf verschiedene Tage des Jahres fällt, an dieser Stelle also nur im äußerlichen Zusammenhange mit dem Schlagworte Kirchweise behandelt wird. Die Vorbereitungen zu einem solchen Kirchtag beginnen schon einige Wochen früher. Man segt und scheuert alle Räume des Hauses und sorgt für den Feststaat, oft mit einem Auswande, welcher jenem für die höchsten firchlichen Feiertage fast gleichstommt. Zum Kirchtage werden Verwandte von Nah und Ferne geladen und da will man sich sehen lassen; auch hinsichtlich der Bewirthung der Gäste ist man bemüht, das Möglichste zu leisten. Doch nicht nur im Hause, auch draußen auf dem Kirchplaße hat man mit den



Rirchweihfest.

Zurüstungen zu dem Feste begonnen. Diese Aufgabe fällt den zwei oder drei Kirchtagsoder Hüttenburschen zu, welche, von ihren Kameraden gewählt, schon früher den Kirchtag
beim Wirthe "aufgenommen", das heißt sich bereit erklärt haben, die Musikanten zu dingen,
die Tanzhütte aufzustellen und für Ordnung während der Kirchtagsseier zu sorgen. Die
Tanzhütte, auch blos "Hütte" genannt, besteht aus einem einfachen Gerüste, welches mit
Reisig und Laubwerk verkleidet und mit Blumenkränzen, Fähnchen, Papierketten und
dergleichen aufgepußt wird. In einigen Gegenden der B. D. M. B. und U. W. W.
wird keine Tanzhütte errichtet, sondern im Wirthshause, "wo der Kirchtag ist", getanzt.
Den Festplaß ziert zumeist auch eine schlanke Tanne, der Kirchtagsbaum ("Kirtabaam"),
welchen die Hütterbursche etwa aus dem Gemeindewalde geholt, bis zum Wipfel abgeschält
und mit allerlei Flitterwerk geschmückt in der Nacht vor dem Feste aufgerichtet haben.

Öfters prangt an ber Spige des Baumes eine befrängte Beinflasche ober flattert auch ein rothseidenes Tüchel, das ein Bursche als fühner Aletterer für seine Schöne herabholen mag. In aller Frühe zieht ein Musikant durch ben Drt und weckt mit seinem Inftrumente die Schläfer. (Um Ret, B. U. M. B.) Um Bormittag ift Feftgottesdienst; nach Tisch spielt die Musikbande vor dem Pfarrhofe, überhaupt vor den "besseren" Säusern, wird dafür bewirthet und erhält obendrein ein Trinkgeld. Un der Spite der Musikbande ziehen die Hüttenburiche mit Sträugen und Seidenbandern auf den Büten und in den Anopflöchern, die Weinflasche in der einen, das Trinkglas in der andern Sand schwenkend. Co verlangen fie Ginlag in die Säuser, warten dem Sausherrn und der Sausfrau mit Bein auf und laben fie zum Kirchtag ein. Nach dem Nachmittagsgottesdienste beginnt nun bas eigentliche Bolksfest. Aus ben Nachbardörfern kommen Bursche und Mädchen icharenweise gezogen, den Kirchtag mitzumachen und sich wieder einmal ordentlich auszutanzen. Die Musik spielt jeder neu ankommenden Schar, auch einzelnen Baaren zum Willkomm ein Stücken auf und begleitet fie ein. (Das ift das "Ginbloaten".) Sind genügend Gafte beisammen und ift der Gintritt gezahlt, beginnt der Tanz. Im Marchfelde haben Deutsche und Slovaken gesonderte Tanglocale, was fich aus der Berschiedenheit der Nationalität allein ichon erklärt, noch mehr aber praktisch aus der Verschiedenheit der Tänze beider Bolfaftamme. Nach jedem Tanze gibt ber Buriche feiner Trauten einen Sandichlag, ben diese sogleich erwiedert, worauf fie auf ihren Plat zu den Kameradinnen zurückgeht. In den Zwischenpausen stellen fich die Bursche vor die Musikanten bin und fingen Bierzeiler, welche das gange Orchefter begleitet. Um die Tanghutte herum fiten die verheirateten Männer mit ihren Weibern, Kindern und Gäften und trinken Bein, Bier oder Meth; auch Naschereien stehen auf dem roh gezimmerten Tische, damit besonders die Kinder etwas jum Zubeigen haben. Fleischspeisen ift jedoch fein Dorfbewohner auf bem Kirchtagplat, auch seinen Gäften läßt er keine solchen auftragen, damit es nicht den Anschein habe, als hätte er zu hause nicht genug Borsorge getroffen. Auch die Tänzerinnen, wenn fie von einem Nachbardorfe gekommen sind, werden von den einheimischen Burichen ins Elternhaus zum Abendeffen eingeladen. Gind aber beide "fremd", fo gahlt ber Tänzer feinem Mädchen ein Viertel "Gangl", Raffee und Bein. Früher war es auch Sitte, bag bie Dorfbursche je einen Musikanten zum Mittag- und Abendessen einluden. (So besonders um Salapulfa, B. D. M. B.)

Vor bem Wirthshause, im Thorwege und Hofe desselben sind Lebzelterbuden aufsgeschlagen. Auch Gotscheer ("Gotscheberer") treiben sich mit ihren Körben auf dem Platze herum und die Bursche spielen "Hoch und Nieder" oder "G'rad' und Ung'rad'" um Orangen, Zuckerschachteln, Feigenkränze und bergleichen. Getanzt wird die ganze Nacht hindurch; am Morgen lassen sich die Bursche mit ihren Mädchen gegen ein Trinkgeld

heimblasen ("ausblasen"). Die Verrechnung der Festauslagen obliegt den Hüttenburschen. Außer dem Trinkgelde für das "Einladengehen" zu Mittag und dem Hütten= oder Eintritts= gelbe ber Tänzer wird um Ret (z. B. in Jetelsdorf) ber Ertrag eines Hazardspieles zur Deckung des "Robijch" \* verwendet, welches man "Schulern" nennt und, weil verboten, abseits in einem Winkel spielt. Um Nachfirchtage, der entweder unmittelbar auf das Sauptfest - "ben herrenkirchtag" - folgt oder am nächsten Sonntag barauf gefeiert wird, findet fein solenner Gottesdienst statt, auch werden feine Gafte mehr aus der Ferne geladen. Im V. U. W. W., z. B. im Marchfelde, dauert die Kirchtagsfeier meist zwei Tage, im B. U. M. B., z. B. um Laa, auch brei Tage und es wird hier überdies noch am darauffolgenden Sonntag ein Nachfirchtag gehalten. Hier und da, 3. B. um Ret, ift es Brauch, den Kirchtag, wenn er zu Ende ift, "einzugraben". Ein vermummter Bursche weint über einige vor ihm liegende zerschlagene Flaschen und zersetzte Fähnlein, die Musikanten stimmen dazu Tranerweisen an. Bergleicht man mit der hier gegebenen Schilderung, welche sich übrigens vielfach auf Hauptzüge beschränkt, das Bild eines Kirchtags im B. D. W. W., so erscheint dieses nahezu bedeutungslos. Man hält wohl einen Festgottesdienst, kauft in den Krämerbuden allerlei, meist nützliche Sachen, tanzt im Wirthshause, aber von einem Volksfeste in größerem Stile fann man nicht reben.

Im Spätherbste, ortsweise erst im Winter, wird die "Rockenstube" eröffnet und es beginnt der "Rockenfitz", im B. D. M. B. auch "Rockarvas" (Rockenreise) genannt. In Gegenden nämlich, wo die Bauerngehöfte nicht vereinzelt liegen, sondern zu Weilern und Dörfern vereinigt find, kommen die Mädchen Nachmittags oder nach der Abend= mahlzeit mit ihren Spinnrocken in einem Bauernhause, und zwar abwechselnd heute in diesem, morgen in jenem zusammen und spinnen. Dabei wird fleißig geplaubert, werden Tagesneuigkeiten besprochen. Räthsel aufgegeben und dergleichen. Die Rockenstube ist aber auch eine mahre Beimstätte volksthumlicher Boesie, in der man die wundersamsten Sagen, duftigsten Märlein und urwüchsigsten "Gstanz'ln" und "Liedl" hören kann. Da hängt oft Alles am Munde der Erzählerin, so daß schließlich kein einziges Spinnrädchen mehr in der Stube schnurrt und die Mägde von der Bäuerin ans Nachhausegehen gemahnt werden müffen. Wo es ordentlich zugeht, darf fein Mannsbild die Rockenftube betreten. Dafür aber paffen die Buriche den Mägdlein auf, wenn fie das Haus verlaffen, und "läuten" fie tapfer "aus". Mit Schafglocken, leeren Fässern und Spritfrugen, auf die man schlägt, mit Pfeifen und Gejohle producirt man ein Abschiedsconcert, das eine städtische Katenmusik weit hinter sich läßt. Darum suchen die Spinnerinnen, wie nur immer möglich, unbemerkt fortzukommen. Manche Dirne jedoch verliert sich dabei nicht ungerne zu einem Stelldichein mit dem Geliebten. Wo der Rockensitz Abends nach Tisch gehalten wird,

<sup>\*</sup> Stammt aus dem Glavischen und bedeutet Rerbholz.

beschließt oft spät in der Nacht ein Tanz zur Ziehharmonika oder Zither die gemeinsame Arbeit. Da in diesem Falle auch die Bursche selbstverskändlich bei der Unterhaltung sind, verliert die Rockenstube in sittlicher Hinsicht nicht selten ihre Harmlosigkeit.

Seit einigen Jahrzehnten vereinsamt in vielen Gegenden die altehrwürdige Rockenstube; der nüchterne Zeitgeist ist auch in diese stillen, lauschigen Räume gedrungen und hat vielsach mit dem Spinnrocken zugleich auch die Zauberfäden einer lieblichen Poesie zerstört. Wie das Spinnen, so werden auch andere Arbeiten gemeinsam verrichtet, so das "Woststößen" (Obststampsen, wo man noch seine Kelter hat), Apfels und Rübenschälen, Krautabhäupten, Federnschleißen, Brecheln. Borwitzige Besucher werden noch jetzt zuweilen in der Brechelhütte von den Mägden arg zugerichtet, indem diese ihnen das Gesicht schwärzen, die Kleider mit "Ugen" (Flachsabfällen) vollstopfen und dergleichen.

Zu Beginn des Spätherbstes seiert die Kirche zwei Feste unmittelbar nacheinander, an welchen unser Volk in verschiedener Weise Antheil nimmt: Allerheiligen und Allerseelen.

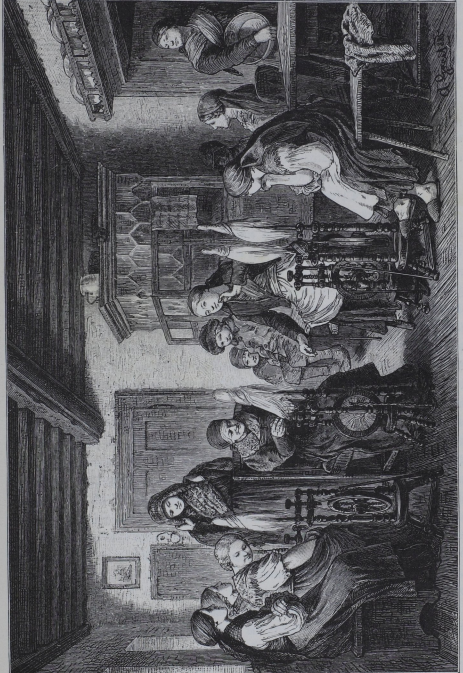
Ju Allerheiligen wird ein eigenes Brod gebacken, der zopfartig geflochtene "Allerheiligen»" oder "Heiligenstrißel". Mit diesem werden zunächst die Hausangehörigen und die Pathenkinder betheilt, welche letztere überdies noch an vielen Orten mit Obst, Nüssen und Geld beschenkt oder gar zum Mittagstische gesaden werden. Aber auch arme Leute, Kinder sowohl als auch Erwachsene bitten in den Häusern der reicheren um einen Heiligenstrißel. In einigen Gegenden gibt man ihnen ein Laibchen Weißbrod, am Wechsel am Borabend schwärzeres, am Festtag weißeres Brod, beides von der Hausmutter gebacken, wofür die Empfänger zu einer Gegenleistung verpflichtet werden, welche im Gebet für die armen Seelen überhaupt und insbesondere für die verstorbenen Familienmitglieder besteht. (Hier allein erscheint der Heiligenstrißel noch in der Bedeutung eines Armenseesenopfers, als "Seelzopf".) Die seinen Strißel für die Pathenkinder dagegen bestellt man beim Bäcker. Eine wohlhabende Bauernfamilie spendet zu Allerheiligen in der setztgenannten Gegend wohl an hundert Laibchen an Arme und die Bäuerin pslegt an diesem Festtage eigens zu Hauserlage zu bleiben (zu "hüten"), auf daß ja kein "Zusprecher" unbeschenkt weggehe. Im B. D. W. B. sagen die herumziehenden Kinder folgenden kleinen Spruch auf:

"Heiligen (Allerheiligen), heiligen, huich, huich, huich, Am Apferl, a Birnderl, a Nuß, Nuß, Nuß!"

Die erste Zeile erklärt den Ausdruck "heiligen geh'n" für Heiligenstritzel sammeln. Gibt man den kleinen Gästen in einem Hause nichts, so sagen sie:

Geiziger Böder, Wann's uns nig gebts, Geizige Moam, Geh'n ma jo wieder hoam."

In Haag, Strengberg und einigen anderen Orten nahe der oberöfterreichischen Grenze geben größere Bursche auch in der Nacht "heiligen", und zwar zuweilen maskirt



Auf dem Rodenfig.

sie wecken durch Alopfen an den Fenstern die Bäuerin, welche aufsteht und die Störefriede mit Most, Üpfeln und Nüssen tractirt und sogar einige Tänze sich gefallen lassen nuß. Unter Grimassen, Üchzen und Stöhnen zieht dann die lustige Sippschaft wieder weiter. Im Marchfelde (Untergänserndorf) setzt man mißliebigen Personen einen großen Heiligensstrißel aus Stroh auf einer Stange vor das Haus.

Der schöne Brauch, am Allerseelentage das Andenken der theuren Dahinsgeschiedenen durch Gräberschmuck zu ehren, beschränkt sich im Ganzen mehr auf die bürgerlichen Kreise, besonders dort, wo die Bauerngehöfte weiter von der Pfarrkirche entfernt sind. Aber am Trauergottesdienste, sowie an der fast allgemein üblichen Procession nach dem Friedhose betheiligt sich sehr zahlreich auch das Bauernvolk. Für die armen Seelen werden viele Opfer gebracht an Gebet, Meßstipendien und Almosen.

Am Feste des heiligen Martin herrscht noch in vielen Gegenden Niederösterreichs der Brauch, Mittags als Hauptgericht eine Gans zu effen, namentlich in den beiden Vierteln D. und U. M. B. und theilweise auch im V. U. W. W., z. B. im Leithagebiete, wo man überdies Verwandten und Geschäftsleuten, mit denen man verkehrt, die Martinis gans zuträgt oder zusendet. (Mannersdorf am Leithagebirge). Im B. D. M. B. (um Eggenburg) findet am Sonntag nach Martini ein Tanz bei der sogenannten "Herbstmusik" ftatt. Die Bursche bewirthen bei dieser Gelegenheit ihre Mädchen mit Gänsebraten, weghalb der genannte Sonntag dort auch der "Gansssonntag" heißt. Für den Weinbauer ift der Martinitag in anderer Weise wichtig. An demselben wird nämlich der Wein "getauft", das heißt der Most von da an als Wein bezeichnet. Zu Martini gehen im B. U. W. W. die "Halter" (Biehhirten) von Haus zu Haus und übergeben beim Eintritte jedesmal eine Birkenruthe, womit im nächsten Jahre das Bieh wieder ausgetrieben werden soll. (Der Birkenzweig als "Lebensruthe".) Der Spruch, welchen fie auffagen, klingt in einigen Bersen an einen altdeutschen Hundesegen an. Um Wiener-Neustadt sammeln die "Halter" mit ihren Buben in den Häusern Wein, den man ihnen in die großen Kruge schenkt, welche fie auf ihrem Rundgange mit sich schleppen. Im Leithagebiete erbitten sich auch die Sandwerker bei ihren Runden den "Martinitrunk", den sie aber gewöhnlich ihren Gesellen überlassen. Der Ausdruck "Martini-" oder "Märtenloben" wird wohl am richtigsten auf das firchliche Officium des Tages zurückgeführt, dessen Invitatorium zur Matutin lautet: "Laudemus Deum nostrum in confessione beati Martini". (Last uns Gott loben in dem Bekenntnisse des heiligen Martinus.)

Am Barbaratage (4. December) stellt man einen Kirschzweig in ein Gefäß mit Wasser, welches man täglich erneuert. Am Christabend blüht der Zweig auf. (An allen Orten bekannt.) Mädchen sehen in dem Phänomen ein Zeichen, daß sie im nächsten Jahre heiraten werden.

Am Borabende des St. Nifolaustages ziehen zwei vermunmte Personen in der auch anderwärts üblichen Weise als Nicolo und Krampus herum, beschenken brave Kinder und strafen unsleißige, unfolgsame. Im Dunkelsteiner Walde (St. Pöltener Gegend) schickt der Nicolo seine Knechte voraus, welche in den Häusern nach der Aufführung der Kinder sich erkundigen müssen; am Festtage erscheint der Nicolo selbst. Im oberen Ybbsthal (Hollenstein) zieht der "Nicoloherr" mit der weißgekleideten mehlbestaubten "Nicolofrau", dem Krampus und der Habergeiß herum. (Letztere auch am Wechsel.) Erwähnung verdienen einige Schelmsiedehen, welche die Kinder auf den doch so gefürchteten "Herrn Nicolo" singen, z. B.:

"Nicolo, Nicolo, Kauf mir mein Prügerl a; Wann d' mir's nit abkaufst, Wirf' i dir's na'."

Dber:

"Bater unser, der du bift — Der Nicolo, der fallt in Mist, Der Krampus, der fallt d'rauf, Der Nicolo kann nimmer auf."

Vor dem Schlafengehen stellen die Kinder Hüte, Schuhe oder auch Schüsseln vor das Fenster, in welche der Nicolo in der Nacht seine Geschenke "einlegt". Um Nikolaustage werden in manchen Gegenden (besonders im B. D. W. W.) eigene Brode gedacken, welche den Nicolo und Krampus, aber auch allerlei Thiere vorstellen. In dem Nicologehen begegnet uns ein christlich umgedeuteter und umgewandelter Wodanmythus der germanischen Vorzeit.

Eine große Rolle in unserem Volke spielen die Rauchnächte (gesprochen Rauhnächte). Man treibt verschiedene Zeichendeuterei, die sich indeß auf zwei Hauptgesichtspunkte zurücksühren läßt: auf das "Losen" oder "Lismengehn" (richtiger liesengehen, vom mittelhochdeutschen liezen, das ist das Los wersen, losen, wahrsagen) und auf das "Losengehn" (das ist lauschen, horchen gehen; mittelhochdeutsch losen, bedeutet hören, horchen.) Das Losen oder Lismen geschieht auf die mannigfachste Art. Am Thomasabend ist bei den ledigen Leuten, besonders den Mädchen, das Bettstaffeltreten noch im Schwung. Man tritt mit dem linken Fuße dreimal an einen der beiden hinteren Bettsüße und spricht dabei:

> "Bettstaffel, i tritt' di, Heiliger Thomas, i bitt' di:

Laß ma erschein'n Den Liebsten (die Liebste) mein."

Ledige Bursche sagen auch: "Zeig mir glei' — Mein fünftig's Wei'!" Man soll dann mit dem linken Fuß voraus ins Bett steigen und sich in umgekehrter Lage, mit dem "Kopf zu den Füßen", betten. Im Traume wird der oder die Geliebte sich zeigen. Ledige Personen tragen vom Thomastag an bis zum Christabend auch einen Apfel in der Tasche, waschen sich während dieser Zeit nicht, beten nicht und besprengen sich auch nicht mit Weihwasser. Am Christabend essen sie unter dem äußeren Scheunenthor (wo sie

von den Hausseuten weniger leicht gesehen werden) den Apfel. Dabei soll der fünftige Ehegenosse zufällig des Weges kommen und unangesprochen vorübergehen. (V. D. W. W.) Allbekannt sind andere Bräuche, wie das Schuhwersen, Holztragen, Scheiterlegen, Späneziehen, Bleigießen, Äpfeltheilen (Kernzählen) und dergleichen. In der Stellung, Zahl (paarig oder unpaarig) und Beschaffenheit der zum Losen verwendeten Gegenstände liegt das vorbedeutende Moment. In Hollenstein (Phbsthal) zählen die Mädchen an der Zaunsteckenreihe immer nur dis acht, denn wenn sie auch noch zählen "neun", sagt der Teusel: "der zehnte gehört mein." Beim Losen oder Horchen stellen sich die Mädchen gerne unter einen Weichselbaum. Indem sie diesen schütteln, sprechen sie:

"Weichselbaum, i schüttl' di, Thomas, i bitt' di: Lağ ma a hunderl bell'n, Soll sie mein Manderl meld'n."

Manche Mädchen losen auch am Schweinstalle; rührt sich die "Alte", werden sie einen älteren Mann bekommen, grunzt ein junges Schwein, einen hübschen, jungen. Horchen sie an einer Hühnersteige, so ist der Hahn, wenn er sich meldet, das Heiratsorakel. In der Christnacht stellt man sich auf einen Kreuzweg und horcht. Hört man lachen, singen, musiciren, so bedeutet dies ein freudiges Ereigniß im nächsten Jahre, für Mädchen auch heiraten. Gebet oder weinerliche Stimme verkündet Unglück. Zieht man mit geweihter Kreide einen Kreis um sich, so kann einem der Böse nichts anhaben und man schaut allers hand Zukünstiges, schließt aus der Gestalt der Wolken auf sein bevorstehendes Schicksal, sieht und hört Alles, was in den Häusern vorgeht. Doch darf man dabei kein Wort reden und überhaupt kein Geräusch machen. (Sämmtlich ziemlich allgemein.)

In den Unternächten gilt manches Ereigniß als vorbedeutend. Am Wechsel darf in diesen Tagen nicht gesponnen werden, sonst liesert man der Hauptheze Hertha das Garn, womit sie die Leute fängt und fortschleppt. Überhaupt ist das die Zeit, in welcher die Geister "umgehen" und ungescheut ihr Wesen treiben, eine Anschauung, welche, wie manche andere hier vorgeführte, in die vorchristliche Zeit zurückreicht.

Weihnachten. Dieses hohe kirchliche Fest mit all seinem Zauber, seinen sinnvollen Gebräuchen, wird in allen Kreisen der Bevölkerung so recht auch als ein Familiensest wie kein anderes aufgefaßt und geseiert. Am Christabend wird in vielen Familien, besonders im Ötschergebiete, eine Krippe aufgestellt. Den Kindern wird eingeschärft, sein stille zu sein, daß sie den schlasenden Christ nicht auswecken, der sie dafür bald mit den Gaben des Weihnachtsbaumes reichlich belohnen wird. Dieser breitet von Jahr zu Jahr seine lichtschimmernden Zweige weiter auß; heute prangt er schon in den meisten Bürgershäusern, ja sogar in manche Bauernstube strahlt sein Glanz bereits hinein. Die Zeit vom Abendmahle dis zur Mette, wosern diese nicht wie an vielen Orten in der Wiener Erzbiöcese erst am Morgen geseiert wird, bringt man abwechselnd mit Gebet, religiösen

Gefängen, Erzählen und harmlosen Spielen zu, von welchen jedoch das Kartenspiel in manchen Familien ausgeschlossen ist. Mit der Christnacht steht eine lange Reihe charakteristischer Bräuche und Meinungen im Zusammenhange.

Allgemein ift in Niederöfterreich der im deutschen Bolke überhaupt heimische Glaube verbreitet, daß während der heiligen Nacht die Thiere reden können. Überall erzählt man auch die Geschichte von dem Bauern, welchem seine beiden Ochsen (oder Pferde), Die er bei ihrer Unterredung im Stalle belauschte, den nahen Tod vorausjagten. Während ber Chriftmette geben alle Brunnen Wein. (Weit verbreitete Meinung.) Auch die Zeichendeuterei spielt in der heiligen Nacht eine große Rolle. Weffen Ropf nach der haußräucherung, wenn das erste Licht angezündet wird, an der Wand feinen Schatten zeigt, dem ist der Tod im nächsten Jahre gewiß. (Gilt hier und da als noch bedeutungsvoller am Sylvesterabend.) Wer von den Tischgenossen beim Nusse-Cffen zuerst einen schwarzen Rern findet, wird auch zuerst fterben. (B. D. B. B.) Erblickt man auf bem Dache einen Sarg, so bedeutet dies baldigen Tod für denjenigen, welcher die Bision gehabt hat (Waidhofen an der Thana) oder für eine Person aus der "Freundschaft" (Pbbsthal). Schaut man in der heiligen Nacht durch das Schlüffelloch in ein leeres Zimmer, jo fieht man jene Verwandten siten, welche im nächsten Jahre sterben werden. Auch das wirthschaftliche Leben bringt man mit der Christnacht vielfach in sinnvolle Beziehung. In Michbach (B. D. W. W.) trägt man eine Egge, einen Pflug und einen Scheffel hafer in die Stube, wo gebetet wird. Um Oberhollabrunn (B. U. M. B.) legt man ein Bündel Ben offen in den Haushof und füttert dasfelbe nach der Mette dem Bieh. Beim Abendmahle sammelt der Hausvater von sämmtlichen Tischgenossen je die drei schönften Rußkerne und reicht sie am Festtage den Rindern als Maulgabe (B. D. B. B., Hollenstein); im oberen Pbbsthal besteht diese auch aus drei "Hetschenbetschen" ("Heckenböglein", Hagebuttefrüchten) oder aus Brod, welches aus allen Getreidearten mit Hetschenbetschen gemischt gebacken wird. Bon dem im Keller aufbewahrten Kraut (Kopffohl) fällt durch Schütteln in der heiligen Nacht der beste Same ab. (B. D. B.) In den Apfeln wenden sich die Kerne um; senkt man biese in bie Erde, so machsen Baume, welche keiner Beredlung bedürfen. "Arbeitet" während der Mette der Most im Keller, so ist ein gutes Mostjahr zu hoffen (B. D. W.); braust der Wein im Fasse oder "dreht er sich um" (trübt er sich), ein gutes Weinjahr (um Krems). Um Baibhofen an ber Thana legt man einen Bund Kornstroh erft unter ben Backtrog, hierauf gehen sämmtliche Hausgenoffen furz vor Unbruch der Nacht damit in den hausgarten und umwinden jeden Baum mit einigen Halmen, auf daß er im nächsten Jahre recht gut "trage" (das "Baamschate'n", Baumichätzen). In manchen von den hier besprochenen Bräuchen liegen Überreste altgermanischer Baum- und Feldculte in chriftlicher Umdeutung vor.

Während der Christmette kann man auch die Heren erkennen, wenn man auf einem Schemel fist, welcher aus neun verschiedenen Holzarten gemacht ift, oder wenn man durch einen durchlöcherten Span ober Stein ober durch das Aftloch eines Sargbrettes schaut. Die unheimlichen Wesen haben das Gebetbuch verkehrt vor sich liegen und sigen oder stehen mit dem Rücken gegen den Altar gewendet. Nach der Mette wird in den Familien sogleich eine Fleischsuppe mit Auflage, auch Fleisch eingemacht ober gebraten gegessen. An mehreren Orten im B. D. W. W. ift das "Saukopfbratl" gebräuchlich; in den Gasthäusern ißt man meist Bratwürste. Am Festtage bildet den Schluß der Mahlzeit das Klebenbrod. Von letterem bekommen sämmtliche Hausleute je einen Laib oder einen Stritel nebst Beigbrod; auch fest man es an vielen Orten in Gafthäusern ben Stammgäften vor. Das einfache Bauernkletzenbrod besteht aus gewöhnlichem Brodteig und kleingeschnittenem Dörrobst, namentlich Rlegen (gedörrten Birnen); in Bürgerhäusern mengt man unter ben feineren Teig auch Ruffe, Mandeln, Keigen, Rofinen, Citronat und einige eble Gewürze. Auch liebt man es, den Teig mit Branntwein anzufeuchten. Das Alegenbrod ift in den beiden Vierteln D. und U. M. B., besonders nördlich, und im V. U. W. W. nicht an allen Orten gebräuchlich. Man backt dafür Weißbrod, um Zwettl "Rawuzl" genannt, oder auch Ruß- und Mohnbeugel. Zu Weihnachten foll man neun verschiedene Sorten Klegenbrod effen, dann bleibt man gefund oder wird so ftark, daß man neun Fuhren Seu bergauf rechen kann (Ötschergebiet), ober heiratet bald.

Am Wechsel leitet eine Sage ohne Zeitangabe den Ursprung des Kletzenbrodes von einer Hungersnoth her, welche die Leute zwang, aus allerhand Abfällen ein "Mischmasch-brod" zu backen. Später that man dies in dankbarer Erinnerung an die Errettung aus jener großen Bedrängniß.

Bu Weihnachten ziehen in mehreren Gegenden Niederöfterreichs "Hirtensinger" herum, welche in Privat», seltener in Gasthäusern kleine Spiele (Hirtenspiele) aufführen. Hierzu verkleiden sich vier Jünglinge ihren Rollen entsprechend und treten nach einander in die "Stube" ein. Der erste Hirte fragt nach dem Hausherrn, klagt über bittere Winterstälte und legt sich neben dem Dsen auf den Boden. Ebenso machen es die beiden anderen, welche gekommen sind, ihren Kameraden zu suchen. Bald liegen alle drei in "tiesem Schlase", aus welchem sie jedoch der Engel durch Berührung mit seinem "goldenen Stabe" weckt. Staunend vernehmen sie seinen Rust: "Gloria in excelsis Deo!" und den Bericht vom Wunder zu Bethsehem. Hierauf singen sie gemeinsam eines von den lieblichen Hirtenliedern, deren Motive echt volksthümlich sind. Da "gucken" sie z. B. zum Himmel auf, wo es heute so lustig "hergeht", als thät man droben den "Fasching loben". Sie wollen dem Kindlein im Stalle allerlei Opfer bringen, der eine ein "zecksistes" Lämmchen, der andere ein neues rothes "Fankerl" (Jäcksen), der dritte seine schöne Kohlmeise

"sammt'n Häust" (Räfig) u. s. w. Das "himmlisch' Büaberl" soll ein "lindes Müaserl" (Mus) bekommen, "denn an Sterz — bringt's no' nit übers Herz". Nun versehen sie sich im Geiste in den Stall vor die Krippe und schelten Josef, daß er eine so schlechte Herberge gewählt habe; "Du, alter Bader, Du sollt'st g'scheidter sein", mahnt treuherzig ein Hirte. Doch das "Büaberl" ist fröhlich, "högazt\* und lacht", sobald es die Kohlmeise singen hört, das liebe Lämmchen und das rothe Jäckchen erblickt, und "gibt" freudig "'s Patschhanderl her" \*\*. Zum Schlusse beten die Hirten kniend den neugeborenen



Das hirtenfingen.

Heiland an und kehren "glückselig" heim. (Ybbsthal.) Von größeren Weihnachtsspielen sei hier nur das noch jeht zu Gmünd (B. D. M. B.) aufgeführte als das bedeutendste erwähnt. Die sogenannten "Arippenspiele" sind im Aussterben begriffen.

Am Stefanitage reiten zu Murstetten (B. D. W. W.) ledige Bursche auf Pferden herum. Der Brauch heißt dort das "Stefanireiten"; ob derselbe wie das in manchen deutschen Landschaften übliche "Schimmelreiten" als Rest des alten Wodancultes aufszusassien oder auf örtlichen Entstehungsgrund zurückzuführen ist, läßt sich, da der Fall so vereinzelt auftritt, nicht entscheiden.

<sup>\*</sup> Der Ausdrud bedeutet ungefähr bas ftogweise Lachen ber fleinen Rinder.

<sup>\*\*</sup> Reicht den Birten das fette, fleischige Banbchen.

In einigen Gegenden, namentlich im Weinlande, wird am Johannistag (27. December) in der Kirche Wein geweiht. Der Kellerherr gießt davon einige Tropfen in jedes Faß. Der Johannissegen, das ist der Abschiedstrunk, welchen der Wirth seinen Gästen vorsetzt, wenn sie sich anschicken den Keller oder das Gasthaus zu verlassen, ist also als eine Art Weihetrunk aufzufassen.

Am Unschuldigen Kindertag, das ist am 28. December, darf sich kein Dreschstroh auf der Tenne befinden, sonst müssen die unschuldigen Kindlein durch dasselbe waten. (B. D. W. W.)

Der 29. und 30. December sind unter dem Namen "Binds und Wassertag" im unteren Phbsthal bekannt. Am ersteren bringt man der Windsbraut ein Opfer, indem man Speisetheile auf die Zaunpflöcke ("Hurdpflöcke") legt; am zweiten wirst der Obersbursche in den Mühlen von jeder Richt des Mittagsmahles ein Weniges in den Wehrtümpel, und zwar fürs Wassermandl. Der Brauch, den Elementen zu opfern, stammt aus der heidnischen Vorzeit.

Daß am Sylvesterabende die Rauchnachtbräuche, vor allen das Lismens und Losengehen, besonders im Schwunge sind, versteht sich von selbst. Man will ja, wenn schon nicht die ferne Zukunft, so doch sein Schicksal im nächsten Jahre voraus wissen. Mädchen hängen gerne einen Ring an einem Haare in ein Glaß; so oft er auschlägt, so viele Jahre wird es noch dauern, dis sie heiraten. Der Landwirth legt in der Neujahrsnacht Ziegel oder Steine auf die Üste seiner Üpfelbäume, damit die Blüten nicht durch den Blit versengt werden. (B. D. W.)

Schließlich sei noch einiger Unglückstage im Jahre gedacht, welche auch in Niedersösterreich, wie anderwärts, für Geburt, Krankheiten und gewisse Unternehmungen als übel vorbedeutend gelten.

Solche Tage sind der 1. April, der Geburtstag des Judas Ischariot; der 1. August, an welchem Luciser in die Hölle gestoßen worden ist; der 1. December, der Tag des Unterganges von Sodom und Gomorrha. Auch der Magdalenatag (22. Juli) ist ein Unglückstag. An demselben müssen neun Menschen sich erhängen, neun sich ersäusen und neun sich "derfallen" (zu Tode fallen). Manche rechnen auch den Hugotag unter die "bösen" Tage.

So sind wir am Schlusse bes Jahres angelangt. Eine Kette oft gar sinnvoller Bräuche, Sitten und Meinungen schlingt sich um den Kreislauf desselben, und mag auch der ernüchternde Zeitgeist bereits in vieler Hinsicht seinen Einfluß geübt haben, so treten doch die charafteristischen Züge unseres Volkes noch überall nachdrücklich genug hervor, um es als ein denkendes, gemüthvolles und biederes dem unbefangenen Forscher und Beobachter erscheinen zu lassen.