

Allegorie der Dumka.

## Musik und Volksmusik.

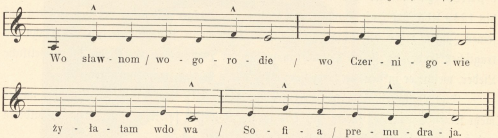
Die kleinrussische Volksmusik hat einen eigenthümlich ausgeprägten nationalen Charakter, der sich sowohl in weltlichen als auch in Kirchenliedern offenbart. Sinflüsse aus Constantinopel, aus Bulgarien, Serbien u. s. w. wirkten hier anregend, doch schwang sich der nationale Erfindungsgeist über alle Sinflüsse empor und eignete sich zwar fremde Muster an, ohne sie aber nachzuahmen. Das reiche Empfindungsleben der Kleinrussen, gepaart mit der Anlage, diese Empfindungen in Tönen auszudrücken, schuf Tausende von Liedern, in welchen die ganze Geschichte des Volkes enthalten ist. Vor dem Tatareneinfall, vor dem Jahre 1241, bilden errungene Siege, Weisheit der Fürsten, Schönheit der Fürstinnen den Gegenstand der Erzählung in Byhynen, Rhapsodien, allerlei Arten Romanzen u. s. w. Das Dramatische und Hervische nimmt überhand — aber nebenbei entstehen unzählige Gattungen von Liedern, welche das Volk vom Hörensingen sich bald anzueignen weiß,

Lieder, welche nicht nur lyrischen Gefühlen Ausdruck geben, sondern jede Handlung des Landmannes besingen, seine frommen Gefühle heben, seinen Humor fördern, jeglichen Rummer vergessen lassen und die Natur aufs lebhafteste schildern.

Es folgte die Epoche der Tatarenherrschaft. — Abhängigkeit von einem barbarischen Wandervolke, Unsicherheit des Lebens, ein trauriges Dasein der Unterthänigkeit, Heuchelei und blinder Gehorsam ließen keinen Raum für ein fröhliches oder heroisches Lied. Die Bolkssänger wanderten nach dem Norden, und die, welche blieben, besangen Elend und Noth. Das kleinrussische Volkslied änderte seinen Charakter; neue Erscheinungen, neue Verhältnisseschussen neue Formen und Melodien. Nicht Siegeszüge, nicht herrliche Schlachten, sondern der ungleiche Kampf verzweiselker Abenteurer gegen die Übermacht wurde Gegenstand des heroischen Liedes. Die Bythnen machten Platz den sognenannten Dumy, wo das Heroische gepaart mit Melancholischem, Leben und Leiden der Kozaken schildert. Mehr als 400 Jahre hindurch machten Tataren und Türken das unglückliche Land zum Schauplatz unzähliger Kämpfe. Im Volksliede sinden wir die treueste Wiederspiegelung dieser Zustände.

Das ruthenische Volkslied hat seine Ausbildung den wandernden Sängern zu verdanken. Die Kaleki und Slepcy, diese Troubadours, deren Anfänge weit zurückreichen und schon im XI. Jahrhundert eine Zunft bilbeten, galten als wandernde Lehrer bes Saitenspiels, des Gesanges, der Poesie und der Tänze. Ihr Instrument war die Gest (Husta), eine breisaitige Bioline mit langem Griff, ohne Bogen. Die linke Hand brückte auf ben Griff, die Saiten wurden mit der rechten Hand gezwickt. Im XVI. Jahrhundert wurde dieses Inftrument seltener, es diente zur Begleitung frommer Lieder und aus ihm entstand die Bioline mit Bogen; die Husta war bei den flavischen Bölkern (Polen, Böhmen, Slovaken, Dalmatinern, Bosniaken u. f. w.) allgemein im Gebrauch. Die wandernden Sänger trugen eine charafteriftische Kleidung, woran man fie überall leicht erkennen konnte. Gin breiter But, ein breiter Mantel, ein Sack, eine oder mehrere Glocken, ein grüner Zweig zum Zeichen der Lähmung und ein Inftrument bilbeten ihre Ausstattung. Bu ihrem Wefen gehörte nothwendig ein forperliches Gebrechen, baber Kaleki (Lahme), Slepch (Blinde); sie pflegten zum Zeichen dieses Merkmales ein grunendes Reis in der Sand zu tragen, was mit der Zeit zur ftehenden Sitte wurde. Doch waren fie keineswegs Bettler im eigentlichen Sinne bes Wortes, vielmehr erging es ihnen fehr gut. Wohin fie kamen, schaarte sich Jung und Alt, nicht nur des Liedes wegen, sondern auch aus Neugier um dieselben. Alles wußte ein solcher Sanger; er kannte ja den fürstlichen Hof und die Bofe der Bojaren, er wußte von Rrieg und Frieden zu erzählen, er kannte Lieder gegen Regen, gegen Dürre und verschiedene Krankheiten. Diese Alleswisser waren immer willkommen. Der Sack des wandernden Sangers war niemals leer; er felbst lebte luftig, geehrt und geachtet, ohne Rummer und Sorgen.

Die Kaleki besangen Helbenthaten aus der Borzeit, daher nannte man diese hervischen Lieder Bykyny, das heißt eine Erzählung dessen, was längst vorgefallen war. Der Sänger unterbrach oft den Gesang durch eine lebhafte Begleitung, deren Zweck es war, die Stimmung der Zuhörer zu heben. Mitten im Gesange begann der Sänger zu erzählen, indem er, wie ein Bater den Kindern die Bedeutung des Gesungenen darlegte. Gesang und Erzählung waren frei von subjectiven Gesühlen. Drei Factoren gaben den Ausschlag: Schönheit der Stimme, Schönheit der Begleitung und ausdrucksvolle Declamation. Dynamische Effecte waren ausgeschlossen, eine gewisse Monotonie verlieh dieser Recitation Würde und bildete den eigentlichen Reiz, nur das Tempo wechselte von Zeit zu Zeit. Von diesen Gesängen sind nur einige erhalten. Ich sühre hier das Motiv einer Bykyna an, welches meiner Ansicht nach sehr charakteristisch ist. Der Ansangstert erzählt: "In der berühmten Stadt Czernigów sehre eine Witwe, die erzweise Sophie."



Der Sänger sang ein solches Lied im langsamen, jedoch im gehenden Tempo und hielt bei den oben angegebenen Accenten ein wenig an. Das Zurückhalten war ungleich und darin lag das Phantasievolle des Rhythmus. Die Begleitung bestand in Arpeggien. Die Melodie weist im dritten Tacte auf eine Modulation hin. Die zu modulirende Note besam einen stärferen Accent und das Tempo wurde bedeutend verlangsamt. Im vierten Tact sam ein kräftiger Accent auf das G, wonach der Sänger wieder in die ursprüngliche Tonart einlenkte und immer mehr zurückhaltend auf dem letzten Accent ein wenig ruhte.

Wandernde Sänger verfaßten nicht nur heroische Lieder, deren Bortrag einen Sänger von Fach erforderte; sie verfaßten auch Bolkslieder im eigentlichen Sinne des Wortes. Andere wieder befaßten sich ausschließlich mit frommen Liedern. Die meisten davon werden noch jeht gesungen; viele reichen bis in die Anfänge des Christenthums zurück. Die Bylyny gehören zu den Seltenheiten, da nach dem Jahre 1241 diese Gattung vollkommen verschwand. Während der Epoche der Tatarenherrschaft büßten die Kalesi und Slepcy ihre Bedeutung ein und sanken endlich zu Bettelsängern herad. Sine neue Gattung Sänger kam zum Vorschein mit dem Emporkommen des Kozakenthums, nämlich die sogenannten Banduristen, welche als Kriegssänger mit den Kozaken in den Kampf zogen und in Friedenszeiten Heldenthaten berühmter Kozakenanssührer besangen.

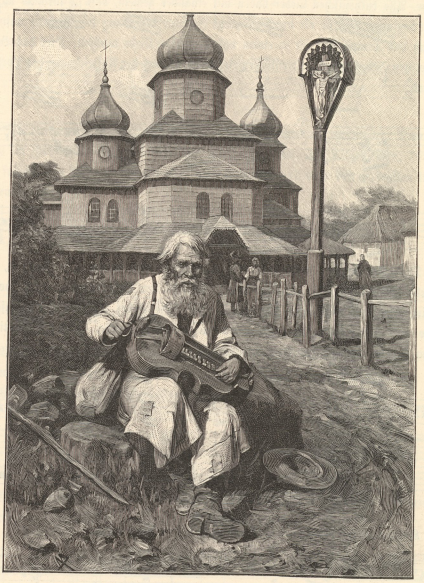
Unter ben nationalen Sängern ber Ruthenen ift ber älteste, Bojan, eine legenbare Perfönlichkeit. Er foll in den Jahren 1019 bis 1079 gelebt und als wandernder hervischer Sänger neue Richtungen geschaffen haben. Er verwarf die alte Rithara und führte neue vielsaitige Instrumente, die Theorbe und die Bandura, ein. Dadurch wurde der Tonumfang größer, die Modulationen konnten, ohne das Instrument umzustimmen, ausgeführt werden, Bergierungen milberten die Härte der Sprünge und veredelten die Melodie. Um das Jahr 1058 lebte am Hofe Jaroslaus' I. der berühmte Regens Manuil, welcher als Berfaffer vieler Kirchen- und weltlicher Lieder gepriesen wird, im Jahre 1108 zu Przemyśl Dymitri, welcher durch seine Lieder und durch seinen Gesang zu hohem Ruf gelangte. Um bas Jahr 1185 wird Bojan II. als Berfasser vieler rhapsodischer und heroischer Lieder bezeichnet, unter anderen des berühmten Liedes von den Kriegsschaaren Igors "duma o pułku Igora". Er war auch ein ausgezeichneter Theorbanist. In den Jahren 1240 bis 1249 lebte am Sofe Daniels von Salicz der Sanger Mitusa, ber ben Fürsten auf seinen Zügen gegen die Tataren begleitete. Doch nahm seine künstlerische Laufbahn ein tragisches Ende, da Fürst Daniel ihn wegen der Profanation der Kirche durch weltliche Lieder, welche er in den Kirchengesang einzuführen bestrebt war, hinrichten ließ.

Das Bolkslied änderte im Zeitraume vom XIII. bis XVIII. Jahrhundert immer mehr seinen Charakter, indem sich das locale Bolkslied sowie neue Formen ausbildeten und der Tonumfang sich erweiterte.

Das locale Volkslied verdankt seine Entstehung einerseits dem erschwerten Verkehr, welcher den Austausch musikalischer Ideen in hohem Grade hemmte, anderseits heftigen Eindrücken, welche zu neuen musikalischen Ideen anregten. Viele dieser localen Lieder blieben in den engen Grenzen mehrerer oder sogar einer einzigen Ansiedelung, und man müßte sie in ihrem Geburtsorte aufsuchen, um sie kennen zu lernen. Manche aber fanden ihrer anmuthigen Form und Melodie wegen größere Verbreitung; so drangen der "Kozak", die "Kolomyjka" und die "Dumki" sogar in Polen ein.

In den ungewöhnlichen musikalischen Anlagen des ruthenischen Bolkes liegt der Grund für die Ausbildung verschiedener musikalischer Typen. Der schönste und interessanteste Typus des Bolksliedes ist in seinen unzähligen Beisen das Rozakenlied. Die Rozakenlieder sind entweder die "Dumy", welche Leben und Thaten der Rozaken besingen, oder eigentliche Soldatenlieder. Die "Dumy" wurden von Sängern mit Begleitung eines Saiteninstrumentes vorgetragen, die Soldatenlieder zeichnen sich durch eine eigenthümliche Form aus. Sie beginnen mit einer reizenden unrhythmischen Melodie, dann folgt ein Chor mit frischem, lebhaftem Rhythmus. Dst bildet dieser Chor eine Art "Refrain" nach einem längeren Solo. Diese Art Strophen abzuschließen ist uralt und war bei vielen slavischen Bölkern üblich. Das Solo mußte von einem tüchtigen Vorsänger gesungen werden, der eine und dieselbe

Melodie dem Sinne der Strophe gemäß zu singen wußte. Dies geschah vermittelst der Accorde, des Tempo's und besonders vermittelst der Verzierungen. Die Verzierungen, welche einen Ton mit dem anderen verbinden, haben zum Zweck Sprünge zu milbern.



Gin ruthenischer Leierspieler (Lionite).

Dies geschieht nur von der oberen Note zur unteren. Diese Verzierungen kommen in allen Gattungen des neueren Volksgesanges vor und werden immer mit schwacher Stimme gesungen.

Auch die Erweiterung des Tonumfanges ist allmälig ersolgt. Von zwei diatonisch nächsten Tönen dis zu einer Octav und darüber hinaus wurde der Tonumfang des Liedes immer breiter, und in diesem wachsenden Tonumfange wurden auch die Verzierungen immer häufiger. Alle ruthenischen Lieder haben mit einander gemein, daß sie niemals mit dem Auftact beginnen, daß sie oft durch plötsliche Fermate den Gang der Melodie aufhalten, und daß das Tempo sehr oft in einem und demselben Liede wechselt. Hier das Beispiel eines solchen Liedes mit charafteristischen Verzierungen nach der Aufzeichnung des Porphyrii Bazansfi.



Die "Kolomyjki", so benannt nach der Gegend von Kolomea in Galizien, haben eine sehr einfache Melodie. Die Hauptsache liegt in den Verzierungen, welche von den Einheimischen ganz eigenartig gesungen werden. Die Lieder bewegen sich in rascherem Tempo und haben zuweilen sogar einen tanzartigen Charakter. Hier ein Motiv mit raschem Tempo und wenigen Verzierungen:



Rolomyjka mit langsamerem Tempo und vielen Berzierungen:



Sehr charakteristisch ist die sogenannte "Hucuska". Sie verdankt ihren Ursprung dem Gebirge mit seinem Nachhall. Hier ein Beispiel aus der Gegend von Zabie:



Als Tanzmotiv ist der "Kozak" am meisten bekannt und verbreitet. Das rasche Tempo im Zweiviertel-Tact hat nicht die Form der Tänze im Allgemeinen; denn im Kozak folgen kurze Motive nach einander, ohne Contraste und ohne den geringsten Wechsel des Tempo, wie z. B.



Viele von den ruthenischen Liedern lassen keine Tacteintheilung zu. Das Ganze macht den Eindruck einer Improvisation und muß innig und leise gesungen werden, wie z. B. die nächstfolgende charakteristische "Dumka":



Viele Lieder erreichen einen Tonumfang von elf Tönen und darüber und zeichnen sich durch eine breite Melodie aus, wie z. B. folgendes Lied:





Der hervorragenoste Vertreter ber neueren nationalen Musik ist Szaidurow, deffen Thätigkeit in die Mitte des XVI. Jahrhunderts fällt. Er schrieb eine umfassende Theorie der Musik, welche als Handschrift in der Bibliothek zu St. Petersburg sich befindet. Sein Nachfolger als Theoretiker war Alexander Mesenec (1663), dessen umfassendes Werk über die Musik jedoch niemals im Drucke erschien, weil die Vollendung desselben in die Zeit der Einführung der Linien fiel. Der Erste, der auf Linien schrieb, war Theodor aus Tarnopol (1652). Mit dem Beginn des XVIII. Jahrhunderts famen fremde Mufiker aus Deutschland und Italien, welche viele nationale Lieder nach eigener Manier bearbeiteten und herausgaben. Die Clavierliteratur insbesondere ift reich an unzähligen Bearbeitungen ruthenischer Motive; doch haben diese Bearbeitungen, mögen auch die Motive sonst treu aufgezeichnet worden sein, keineswegs das Verständniß der ruthenischen Volksmusik gefördert. Die Motive dienen mehr als Thema zu Bariationen, wobei das Claviermäßige in den Vordergrund tritt. Auch den meisten Sammlungen ruthenischer Lieder fehlt die gründliche Renntniß ber Sache. Vieles wurde aufs Gerathewohl gesammelt und herausgegeben. Unter ben ungähligen Sammlungen behaupten jene des ruthenischen Gelehrten Porphyrij Baganski den ersten Plat. Porphyrij Baganski (geboren 1836 bei Sniatyn in Galigien) studirte in Lemberg die Theologie und wurde im Jahre 1865 Geiftlicher. Mehr als dreißig Jahre widmete er musikalischen Studien und sammelte mit unermüdlichem Gifer ruthenische Lieder. Seine zum Theile veröffentlichten Sammlungen umfassen mehrere Tausende von Liedern; auch schrieb er viele musikalisch-literarische Aufsätze, sein bedeutendes Werk aber ift die Theorie, Analyse und Kritik der ruthenischen Musik. Er verfaßte seine Schriften in ruthenischer Sprache, weshalb fie nur wenig verbreitet find. Sein Verdienst liegt barin, daß er ein reiches Material beherrscht und den Charafter der Volksmusik bewahrt, da ihm die Kenntniß der Musik im Allgemeinen und die Errungenschaften derselben im Abendlande als Maßstab, nicht aber als Mittel zur Modernifirung dienten.

Die große Anzahl von Instrumenten, deren sich die nationalen Sänger und das Volk bedienten, weist auf eine ungewöhnliche Ausbildung des musikalischen Sinnes. Die Sopialka, in Deutschland unter dem Namen Schalmei bekannt, eine Flöte mit fünf Löchern, diente bei den Ruthenen zum Tanz und zur Begleitung. Swiril oder Surla

hieß eine Combination von 5 bis 12 verbundenen Schalmeien. Der Duba (Dubelfack) ift in den Karpathen und in Pokutien im Gebrauch. Die Trembita wird nur in Kleinrußland gebraucht. Bei den Huzulen ist dieses Instrument überall zu finden. Es besitzt eine unterbrochene Scala, wird aus Holzrinde oder Blech verfertigt und erreicht eine Länge von drei Metern. Den Ruthenen dient fie als Begleitung jum Gefang. Surma hieß ein riefiges jest nicht mehr gebräuchliches Blasinftrument. Die Kithara, ein anfangs drei-, später fünf- bis fiebenfaitiges Saiteninftrument, war in Polen als Laute bekannt. Bei den Gudslaven in alter Zeit sehr verbreitet, kam es jedoch bald außer Gebrauch. Bei dem Bolke erhielt es sich aber bis über das XVII. Jahrhundert. Die Bandura und die Theorbe unterschieden sich nur durch ihre Größe. Die Bandura besaß dreizehn Saiten und bewegliche Bässe, welche für alle Tonarten gestimmt werden konnten. Die Theorbe hatte sogar fünfundzwanzig bis breiunddreißig Saiten. Die Lyra ift ein hölzerner Kasten mit einer Kurbel an der fleinen Seite. Sie ist dreisaitig, besitzt jedoch eine vollkommene Scala. Bermittels der Kurbel werden die Saiten gezwickt, während die linke Hand durch das Andrücken mit den Fingern entsprechende Tone zur Geltung bringt. Die Leier ift noch jetzt überall im Gebrauch. Bettelfänger spielen sie und singen dazu fromme Lieder. Diese "Lyrniki" find moberne "Kaleki" und "Slepch", jedoch ohne die Bedeutung ihrer großen Vorfahren. Sie zeichnen sich durch einen eigenthümlichen Thpus und durch die Würde, mit welcher sie ihre Runft ausüben, aus. Auf Kirchmeffen find fie überall zu sehen und zu hören; bas Bolk schaart sich um diese verkommenen nationalen Sänger und bringt ihnen Almosen und Sympathien entgegen. Außer ben eben genannten Inftrumenten find noch die Bioline, das Contrabaß, Cimbeln und verschiedene Percuffionsinftrumente bei dem ruthenischen Volke im Gebrauch.

Eine besondere Pflege murde zu allen Zeiten der Kirchenmusik zu Theil.

Der ruffische Kirchengesang begann mit der Einführung des Christenthums und gesangte bald zu ungewöhnlicher Ausbildung. Der Gesang kam mit griechischem Text aus Constantinopel, doch wurde letzterer bald in die rufsische Sprache übertragen. Das warme Interesse der Fürsten für die Kirchenmusik, indem sie während des Gottesdienstes sangen und fremde Lehrer, Griechen und Bukgaren, an ihren Hof beriesen, übte auf die Ausbildung der Kirchenmusik einen ungemein großen Einfluß. Schon Wladimir der Große hielt bukgarische Sänger, welche den Kirchengesang leiteten; man nannte sie Domestici, Didaskalen oder Regenten. Lukas, ein berühmter Regens, sebte um das Jahr 1053. Zur Zeit Jaroslaus I. unterrichteten diese Sänger in fürstlichen Diensten auch in verschiedenen Schulen oder wanderten im Lande umher. Die zahlreichen Theilungen des Landes unter den Nachkommen Jaroslaus' I. hemmten das rege Leben und Schaffen nicht, vielmehr fand ein größerer Austausch musikalischer Ideen durch den Wetteiser der Fürsten statt.

Erst der Tatareneinfall unterbrach dieses Kunstleben. Dazu kam noch der Eifer strebsamer Geistlicher, welche Sängerschulen gründeten und bewanderten Diaken die Pflege des Gesanges überließen. Dies alles förderte den Sinn für die Musik und die nationale Beranlagung des Bolkes für mehrstimmigen Gesang und eigenartigen Rhythmus. Das erste ist der natürliche Aussluß eines ausgezeichneten musikalischen Gehörs, welches, im Allgemeinen den Südslaven eigen, nicht nur eine reine Intonation zur Folge hat, sondern auch das Bestreben erregt, in der natürlichen Mittellage zu singen; das zweite ergab sich aus der Natur der Sprache. Tact, Metrum und demnach ein symmetrischen Rhythmus sind der kleinrussischen Musik vollkommen fremd, sie kennt nur den unsymmetrischen Rhythmus, nämlich jenen, wo ein einziger Accent ungefähr in der Mitte der musikalischen Phrase auf eine Silbe des hervorzuhebenden Wortes fällt. Dieser Accent kommt oft schon in der zweiten Silbe vor, er fällt jedoch niemals auf die erste.

Der griechische Gesang wurde verhältnißmäßig rasch verdrängt, um dem nationalen Rirchenliede Plat zu machen. Schon Jaroslaus I. ließ griechische Kirchenbücher ins Russische übersetzen, der declamatorische schleppende Gesang wurde nach und nach durch einen männlicheren, mehr gedrängten und lebhaften verdrängt. Die Sängerschulen hielten sich nicht an eine streng angewiesene Richtung; bis zum XIV. Jahrhundert wurden in ben Rirchenbüchern die Noten für eine einzige Stimme aufgezeichnet, die übrigen Stimmen mußten nach dem Gehör erlernt werden. Aber die Noten wurden in die Kirchenbücher von den dazu berufenen Sängern und Componisten eingetragen und diese Componisten schufen neue Melodien und rühmten sich des bis ins XVII. Jahrhundert nachweisbaren Rechtes, ihre Namen in die Bücher einzutragen. Die Namen der Componisten sind uns zufolge bes zu jener Zeit allgemeinen Brauches erhalten, biefelben in den Anfangs= buchstaben der Strophenverse akrostichisch anzudeuten. Die zahlreichen Schulen und bas allgemeine Interesse für den Gefang förderten die Ausbildung auter Sänger und begabter Componisten. Der Umstand, daß Componisten sowohl Kirchenlieder, als auch weltliche Lieder schufen, führte dem Kirchengesang unzählige neue Motive zu, wie dies ein Berbot beweift, welches schon im XI. Jahrhunderte (1074) der Metropolit Johann II. gegen die Einführung weltlicher Lieder in die Kirche erließ, nachdem er zuvor viele berselben nach strenger Prüfung in die Kirche aufgenommen hatte.

Schon in verhältnißmäßig früher Zeit finden wir Spuren des polyphonischen Gesanges. Die russischen und die südslavischen Gelehrten sind dis jetzt über die Zeit der Entstehung der Polyphonie nicht einig. Porphyrij Bazanski, behauptet, dass der polyphone Gesang schon im XI. Jahrhundert bekannt gewesen sei, und unterstützt diese Behauptung durch die andere, daß in dieser Epoche weltliche Lieder schon mehrstimmig gesungen worden seien. Es ist kaum möglich, diese Frage zu entscheiden, da die aufgezeichneten

Mesodien niemals andere Stimmen neben sich hatten, sogar in der Epoche, in welcher ihre Mehrstimmigkeit keinem Zweifel unterliegt; aber so viel ist gewiß, daß der berühmte Theoretiker Szaidurow im XVI. Jahrhundert die Polyphonie als eine sehr alte Kunst behandelt. Unterricht und Muster mochte das ruthenische Volk aus Griechenland, Bulgarien und Serbien erhalten haben, aber die Ausbildung und Verallgemeinerung des mehrestimmigen Gesanges war das Werk und das Resultat der Begabung der ganzen Nation.

Der Chorgesang ist also uralt, und das Volk sang in der Kirche, bei den Festlichsteiten, während des Marsches, vor und nach der Schlacht. Das Kyrie Eleison, welches aus Griechenland kam, wurde bald ein nationales Lied, welches besonders vor der Schlacht ähnlich wie die polnische "Bogarodzica" vom Heere gesungen wurde. Im XIII. Jahrshundert war der antiphonische Gesang in der Kirche üblich, Doppelchöre waren keine Seltenheit.

Das Verbot, welches die Hierarchen im X. Jahrhundert erließen, weder Blas-, noch Saiteninstrumente in der Kirche einzuführen, war für die Ausbildung des Chorgesanges von großem Rugen; ftatt der Inftrumente leiteten die Borfänger (Didaskalen, Domeftici, Regenten) den Bolksgefang in der Kirche. Die Terzengänge kamen fehr früh in Gebrauch, aber darin äußert sich die musikalische Begabung des ruthenischen Volkes, daß es nicht unbeholfen an den Terzen haftete, sondern in den Modulationen andere Intervalle aufsuchte. Es kamen nun sehr oft schreiende Difsonanzen vor, außer ben Quinten und Octavengängen auch Secundengänge auf- und abwärts, und im XVI. Jahrhundert zur Zeit Szaidurows scheute man solche Harmonien nicht im geringsten, aber gleichzeitig begann sich eine dritte Stimme geltend zu machen, und der dreistimmige Gesang beherrschte bald sowohl Kirchen- als auch weltliche Lieder. Dieser mehrstimmige Gesang hatte jedoch mit der Polyphonie des Abendlandes nichts gemein. Die Hauptmelodie lag in der oberen Stimme, die anderen bewegten sich homophonisch. Die Polyphonie mit der contrapunktlichen Beweglichkeit ber Stimmen und mit allen möglichen Lagen bes Cantus firmus drang zwar in neuerer Zeit in ben fleinruffischen Kirchengesang ein, vermochte jedoch nirgends festen Fuß zu fassen und wurde schließlich verworfen. Statt bessen begegnen wir einer Art freien Canons und freier Nachahmung.

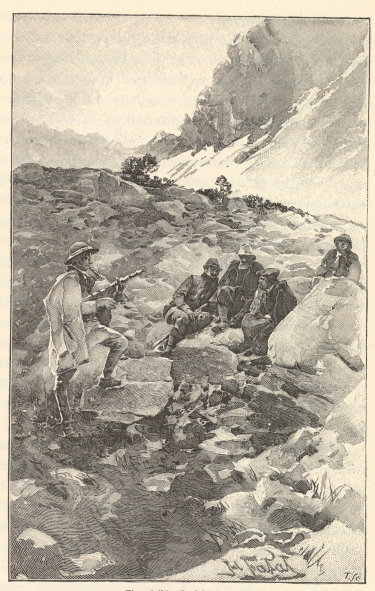
Im XVI. Jahrhundert kamen im Kirchengesange verschiedene Richtungen zum Borschein, die oft im grellen Widerspruch zu einander standen. Der figurale Gesang hatte Anhänger und Widersacher; im XVIII. Jahrhundert haben sogar in Lemberg die Bischöse Leo Szeptycki und Peter Bielanski einen männlichen Chor mit Orchester unterhalten, im XIX. Jahrhundert sang in Lemberg ein gemischter Chor mit Orchester, aber alle diese Neuerungen, mochten sie auch momentan musikalische Gemüther lebhaft beschäftigt haben, sanden doch im Grunde wenig nachhaltigen Anklang. Die Einfachheit und der ungezwungene

Fluß der kleinrussischen Melodie erforderte einfache Harmonien, ohne dissonirende, alterirte Accorde und ohne Chromatismen. Die ruthenische Melodie, mag sie ein Kirchenlied oder ein weltliches Lied sein, hat niemals Sprünge (höchstens bis zur Quint), sie drückt alle Gefühle mit wahrer Plastif aus, ohne nach theatralischen Effecten zu haschen und ohne die Gefühle pathetisch zur Schau zu tragen. Die kleinrussischen Melodie bewegt sich oft in einer Unklarheit der Tonation, und dies alles bildet einen gewissen Reiz und Originalität. Das Tempo des Kirchenliedes ist ein ungleiches und verschiedenartiges. Das Tempo der "Ferosolimka" z. B. wechselt in einemfort, auf ein langsames solgt auf einmal ein sehhaftes, nach dem dreistimmigen Chor ein Solo, wobei die zweite Stimme auf einmal einfällt, um den Ausdruck zu heben. Die kleinrussische Künsteleien werden. Es ist daher nicht zu wundern, daß musikalisch Gebildete die neueste Richtung einer Modernissirung ihrer Kirchenlieder aufs lebhafteste bekämpfen.

Die Normirung des dreistimmigen Gesanges und die Regeln, nach welchen derselbe behandelt werden sollte, war das Werk des XVI. Jahrhunderts. Doch begegnen wir einer Anzahl von Abweichungen, deren Grund in der musikalischen Begadung der Kleinrussen liegt. Je nachdem ein Geistlicher oder, was oft der Fall war, ein Privatmann die Hebung des Kirchengesanges sich zur Aufgabe machte, hob sich sogar in den kleinsten Marktslecken und Dörfern rasch das musikalische Niveau unter dem Volke. Zu Ende des XVI. Jahrshunderts war neben dem dreistimmigen der viers und fünsstimmige Gesang unter den Ruthenen bekannt. Lemberg und Przemyśl behaupteten zu Ansang des XVII. Jahrhunderts eine besondere Stellung, indem diese Städte die tüchtigsten Sänger, Diaconen, nach der Moldau entsandten, um den serbischen und sogenannten griechischen Gesang zu erforschen. Wirklich erhielt sich eine kurze Zeit dieser Gesang, bald jedoch beherrschte die sogenannte Ferosolimka mit ihrer bunten Form die meisten Kirchen. Aus Lemberg und Przemyśl verbreitete sie sich über Galizien nach Sniatyn, Kołomea, Trębowla, Tyśmienica, Stanisławów, Bohorodczany, Tarnopol u. s. w. Bom XVII. bis über das erste Viertel des XVIII. Jahrhunderts war dieser Gesang überall in Galizien gepflegt.

Die Einführung des Liniensustems (1604) hatte anfangs keine sichtbaren Folgen. Man war zu sehr gewöhnt an die Manier der Aufzeichnung nach der Methode Szaidurows und Mesenec (oben und unten Noten mit schwarzer, in der Mitte mit rother Tinte). Das Mensural System des Franco von Köln war niemals in der ruthenischen Kirche gebraucht, der Sänger orientirte sich durch Zeichen, deren Anzahl neunhundert betrug, später kamen nach und nach Linien, auf welchen quadratische Noten vertical aufgezeichnet wurden. Erst im Jahre 1678 übertrug Korsakow das Kirchenbuch "Irmologion" ins Fünfliniensustem und Voses Stolski hat dasselbe zum ersten Mal in Lemberg 1700 in Druck veröffentlicht.

Zwischen den Jahren 1720 unb 1750 herrschte eine fieber= hafte Thätigkeit in der Übertragung der alten Notenzeichen ins moderne Linien= system. Es fanden sich tüchtige Musiker, wie Sitow, Diakowski, Zurawlew, Szusze= rin, welche den Geist der ruthenischen Lieder erfaßten, aber neben ihnen tauchte eine Anzahl fremder Musiker auf, welche diesen Motiven Tact, Rhythmus und Har= monien nach ihrem Gutdünken aufzwan= gen und so den eigen= thümlichen Charafter zum größten Theil verwischten. Doch wurde bald wieder in die früheren Bahnen eingelenkt. Der alte Gesang wurde von einheimischen Lehrern



Gin polnischer Ropsaspieler.

in Tarnopol, Sniatyn, Brody, Zbaraż, Przemyśl u. s. w. gepflegt. In Przemyśl bestand ber alte Kirchengesang, und ber berühmte Violinvirtuos und Componist Karl Lipiński schrieb darüber einen begeisterten Aufsaß, sowie auch der Cardinal von Schwarzenberg, welcher während seines Ausenthaltes in Lemberg im Jahre 1856 zum ersten Mal den alten, echten Gesang in der Bernardiner-Kirche von den Schülern der Stauropigia unter Leitung des Chordirectors Lewicki gehört hatte, sich über denselben voll Bewunderung äußerte.

Die Volksmusik bei den Polen stellt einen ganz besonderen Typus dar. Die Hauptcharakterzüge bestehen in der unendlichen Mannigsaltigkeit des Rhythmus, in kurzen musikalischen Phrasen und in der lebhaften Bewegung. Die Volksmusik der Polen unterscheidet sich daher auffallend von der Volksmusik der östlichen und südlichen Slaven. Eine breitangelegte Melodie, in welcher der Rhythmus in milderen Accenten sich bewegt, wechselndes Tempo mit wechselndem Tact ist der polnischen Volksmusik volksommen fremd. Ein anderer wichtiger Charakterzug der polnischen Volksmusik ist das Solistische, neben volksommenem Mangel an polyphonen Anlagen, entsprechend dem mangelnden Bedürfniße, in der Mittellage zu singen, und der schwach entwickelten Anlage zur reinen Intonation. Das polnische Volk singt immer höher als die natürliche Mittellage der Stimme es erlaubt, und es wird namentlich bei den Weibern als gute Sigenschaft angesehen, wenn sie in der Kirche in einer möglichst hohen Stimmlage singen.

Die polnische Volksmusik kann in zwei Gruppen getheilt werden: in Lieder, welchen ein Tanzrhythmus zu Grunde liegt, und in Lieder mit weicheren Accenten. Die erste Gruppe ist die zahlreichste und interessanteste. In diesen Liedern offenbart sich Ritterlichseit und Vornehmheit gepaart mit Humor. Für Leid, Sehnsucht bleibt hier kein Raum. Bei den Kleinrussen äußert sich in allen Liedern, welcher Art dieselben auch sonst sein mögen, Melancholie. Der Pole erfüllt sein Lied mit der Zuversicht des lustigen Lebemannes, ein Ausruf am Ende der Strophe verleiht seinem Liede einen kecken Charakter. Während der Kleinrusse sich im langsamen Tempo gefällt, sind rasches Tempo und harte Tonart die Hauptmerkmale eines echt polnischen Liedes.

Der volksthümliche Kirchengesang vermochte bei den Polen niemals eine gewisse Höhe zu erreichen. Der Ritus der abendländischen Kirche ersorderte weber Sänger noch Chöre, das Bolk sang fromme Lieder und Litaneien, bei welchen die Hauptsache war, den Text von Anfang bis zu Ende nach einer kurzen unbedeutenden Melodie zu singen. Wit der Einführung der Orgeln begann die Spoche unwissender, roher Organisten, deren Kunst in kurzen Responsorien und im Vorsingen und Mitspielen der Lieder und Litaneien bestand. Von gebildeten Vorsängern, Componisten, Lehrern oder von Sängerschulen im Allgemeinen war keine Spur. Die Ausbildung des Kirchengesanges in Polen wurde auch dadurch gehindert, daß die höheren Classen sich um denselben nicht kümmerten. Zwar gab es an einigen Kathedralen schon im XV. Jahrhundert Sängerchöre, welche künstlichen Gesang pslegten, an den Hösen großer Machthaber und an königlichen Kapellen standen Kapellmeister an der Spize der Mussikabellen, aber dieser Gesang und diese Musik, der Genuß vornehmer Personen, ragte so sehr über die musskalischen Kirchengesanges so gut wie gar nichts beitrugen. Das Bolk sang seine Lieder und Litaneien, ohne sich um diese künstliche Musik zu fümmern.

Indeß entstand trot dieser Vernachlässigung des Volksgesanges in der Kirche eine Reihe frommer Lieder, welche vom Volke noch heute gesungen werden. Das älteste Lied dieser Art ist die uralte "Bogarodzica Dziewica" (die Mutter Gottes, die heilige Iungsrau), welche ähnlich wie das "Kyrie eleison" der Ruthenen vor der Schlacht angestimmt wurde. Der heilige Adalbert soll dieses Lied geschaffen haben; es war schon im XI. Jahrhundert bekannt. Doch ist die Authenticität der Melodie sehr zweiselhaft. Das XV., XVI. und zum Theil auch das XVII. Jahrhundert ist die Blütezeit des Kirchens gesanges. In diesem Zeitraume entstanden zahlreiche fromme Lieder, welche sich durch Erhabenheit und edle Melodie auszeichnen, darunter besonders die Weihnachtss und die Trauerlieder. Das erhabenste Lied ist "Swięty Boźe" (o heiliger Gott), das in Demuth zersließende "Kto się w opiekę".

Die Mehrzahl dieser Lieder dürften nicht vor dem XVI. Jahrhundert entstanden sein, die meisten zur Zeit, als die katholische Kirche alle Kräfte zur Bekämpfung der Reformation aufbot. Einige Gelehrte sind der Ansicht, daß während der Hustenkriege viele weltliche und Kirchenlieder aus Böhmen besonders nach Kleinpolen gebracht und hier von den zahlreichen Anhängern des Hustismus gesungen und verbreitet worden seien. Diese Ansicht ist nur bezüglich der weltlichen Lieder richtig. Denn wenn auch das Verbot des Cardinals Zbigniew Oleśnicki gegenüber den weltlichen Hustischen susitenliedern nicht unbedingten Gehorsam zur Folge hatte, so war dies doch bezüglich der Kirchenlieder gewiß der Fall.

Das Charakteristische der polnischen Bolksmusik besteht, wie schon bemerkt, in dem entschiedenen, lebhaften Rhythmus derselben. Unzählige polnische Lieder können Tanz und Lied zugleich sein, und diese zahlreichste Gattung umfaßt echte polnische Liederthpen, von welchen mit voller Sicherheit behauptet werden kann, daß sie ohne jeden fremden Einfluß außgebildet wurden. Es gehören dazu der Krakowiak, die Polonaise und die Mazur.

Der Arakowiak ist ein Typus für sich, Arakau, nebst einem Theile seiner Hochebene die Wiege der kleinpolnischen Volksmusik. Sine lustige, zierliche Melodie, die manchmal den Umfang von acht Tönen erreicht, bewegt sich in kurzen Phasen im Zweiviertel-Tact. Accente auf schlechten Tacttheilen, die mit weicheren wechseln, verleihen der Melodie Lebhaftigkeit neben Innigkeit. Das Tempo ist immer lebhaft, nur wird es manchmal ein wenig verlangsamt, wenn der Sinn der Worte es erfordert. Das Volk singt und tanzt den Arakowiak; zuweilen tritt ein Tänzer nach dem andern mit seiner Tänzerin vor die Musikanten, singt einen improvisirten Zweivers oder eine ganze Strophe, wonach ihm die Musik nachspielt und die ganze Gesellschaft eine Tour weiter tanzt. Der Pole drückt im Arakowiak alle seine Gesühle aus, aber Hosfnung und Zuversicht, jugendliche Lust, Verwegenheit dis zur Keckheit sind die Stimmungen, welche in diesen Liedertänzen vorherrschen. Der Krakowiak behauptet noch heute in der Volksmusik eine hervorragende

Stellung und wurde in neuerer Zeit durch viele Motive bereichert. Componisten, wie Noskowski, Paderewski, Zarembski, Żeleński haben eine Art musikalischer Form geschaffen und ausgebildet, welche sie Krakowiak benannten. Außer dem Krakowiak gibt es noch viele Volksweisen, welchen derselbe Tact zu Grunde liegt und welche dem Rhythmus nach einer Polka ähnlich sind.

Die Polonaise und die Mazur bewegt sich im Dreiviertel-Tact. Als Lieder kommen diese Rhythmen sehr oft vor; ein langsameres Tempo und weichere Accente besonders in der Mazur verleihen diesen Liedern einen sehr mannigfaltigen Charakter. Dies verleitete einige Ethnographen zur irrigen Eintheilung in besondere Liederthpen nach verschiedenen Gegenden. Im Gegentheil bilden diese Lieder eine große Familie, in welcher einzelne Gruppen sich nur durch das Tempo und durch Accente unterscheiden.

Als Tänze sind die Polonaise und die Mazur die populärsten in Polen, als Rhythmus und ausgebildete musikalische Formen die populärsten in der ganzen Welt. Als Tanz gehörte in Polen die Polonaise zu den vornehmen herrschaftlichen Tänzen. Die breite Melodie, der ruhige Rhythmus, das majestätische Tempo verleihen schon an und für sich diesem Tanze einen vornehmen Charakter. Die Polonaise dietet einerseits dem Componisten ein großes Feld zur Entfaltung melodischen Reizes, andererseits erfordert sie vom Tänzer die größte Eleganz in den unzähligen, meist von ihm selbst improvisirten Figuren. Polonaisen wurden häusig von gewandten Musikern versaßt, auch berühmte Meister in Italien, Frankreich und Deutschland zeigten eine besondere Vorliebe für diese Form. In Polen war es im XVIII. Jahrhundert der Fürst Ogiński, welcher durch eine Reihe schöner melancholischer Melodien der Polonaise einen besonderen Reiz zu verleihen wußte. Der Meister aber, welcher die Form der Polonaise zur größten Vollendung brachte, ist Chopin.

Die Mazur und der ihr verwandte Oberek oder Obertas ist ein schwungs und phantasievoller Tanz. Das Charakteristische liegt hier nicht nur im verschiedenartigen Rhythmus, dessen Accente bunt durch einander auf alle einzelnen Tacttheile fallen, sondern auch in schwungvollen Motiven, in eigenartigen Verzierungen und in melodischen Figuren. Rhythmus, Tempo und Motiv bilden in der Mazur ein unzertrennliches Ganzes. Alles muß einen nationalen Charakter haben, um zur vollen Geltung zu gelangen, und dieser Umstand bildet bis jetzt eine unüberwindliche Schwierigkeit für einen Nichtpolen bei der Composition einer Mazur.

Dagegen haben sich die besten polnischen Componisten in der Mazur vielsach mit Erfolg versucht, aber obenan steht auch hier Chopin, dessen zahlreiche Mazurkas als Muster einer von ihm geschaffenen musikalischen Form bewundert werden. Die subjectiven Gefühle des größten polnischen Meisters sind mit den nationalen so sehr getränkt, daß diese

unübertroffenen Tonbilder alle psychologischen Momente der Nation mit bewunderungswürdiger Plastik wiedergeben. Nicht der Schmerz ist der alleinige Faden, der sich durch die ganze Reihe dieser Schöpfungen zieht, im Gegentheil, die Ungleichheit des Temperaments und die der polnischen Nation eigene starke Empsindlichkeit ist in den Mazurkas Chopins das eigentlich Charakteristische. Der Auswallung folgt die Hingebung, der Zuversicht momentane Hoffnungslosigkeit, dem endlosen Schmerz die Lust am Leben.

Der Oberek oder Obertas unterscheidet sich von der Mazur durch rascheres Tempo, durch einförmigeren Rhythmus und durch lebhafte Figuren. Als Lied kommt er sehr oft



hochrelief eines Mufikpultes aus bem Jahre 1633: Orgel und Streichinstrumente.

vor, als Tanz wird er sowohl vom Landvolke, wie auch von der höheren Gesellschaft getanzt.

Unter den Liedern, welchen ein langsameres Tempo zu Grunde liegt, ist der Kujawiak (sogenannt von der Gegend Kujawy) das interessanteste. Die Schönheit des Kujawiak liegt in der phantasievollen Melodie, in welcher Einiges an die Verzierungen nach ruthenischer Manier erinnert. Doch sind es durchaus kleine Figuren, welche mit voller Stimme gesungen werden. Das Charakteristische des Kujawiak ist die Ungleichheit des Tempo. Der Kujawiak ist ein Lied des angeheiterten Landmannes: Unmuth, Innigkeit,

Lust und Sehnsucht, das alles kommt im bunten Durcheinander zum Ausdruck. Chopin hat in seiner Phantasie über polnische Motive einen sehr charakteristischen Kujawiak als Finale componirt.

Die Lieber und Tänze des polnischen Karpathens und Tatravolkes können als Berbindungsglied zwischen der polnischen und ruthenischen Bolksmusik angesehen werden. Es zeigen sich hier verschiedene Einflüsse neben Dürftigkeit an Ersindungsgeist. Die Tänze und einige hübschere Melodien der polnischen Bergleute hat Paderewski zu vier Händen für Clavier vortrefslich bearbeitet. Unter den zahlreichen Sammlungen polnischer Lieder behauptet jene von Oskar Kolberg den ersten Rang als das Resultat langjähriger Arbeit des unermüdlichen, vor einigen Jahren verstorbenen polnischen Gelehrten. Vieles davon ist noch nicht gedruckt. Mit der Ausgabe seines Nachlasses befaßt sich die k. k. Akademie der Wissenschaften zu Krakan.

Der künstliche Kirchengesang stand schon seit dem XV. Jahrhundert in hohen Ehren. Der außerordentliche Aufschwung, den die Polyphonie im Abendlande genommen hatte, und die Werke großer Meister blieben der gebildeten polnischen Welt nicht fremd. Schon im XV. Jahrhundert lebten in Polen tüchtige Meister, welche in alle Geheimnisse des Contrapunktes eingeweiht waren. Der berühmte Componist Heinrich Fink war Kapellemeister am Hofe des Königs Albrecht zu Krakau. Sein Enkelnesse Hermann Fink berichtet ausführlich über die Thätigkeit seines Verwandten. In der Vorrede seines Werkes "Practica Musica" spricht Hermann ehrsurchtsvollen Dank dem König Iohann Albrecht und dessen Brüdern für das Wohlwollen aus, welches seinem Verwandten durch viele Jahre zu Theil geworden sei. Heinrich Fink war ein Deutscher, behauptete sich aber viele Jahre in seiner Stellung.

Unter den Handschriften aus dem XV. Jahrhundert befindet sich im Kathedralarchiv zu Krakau die polyphone Composition eines unbekannten Verfassers (um das Jahr 1489), welche von einer fertigen Hand zeugt.

Das XVI. Jahrhundert war nicht nur das goldene Zeitalter der Literatur, sondern auch der Musik. Schon in der ersten Hälfte des XVI. Jahrhunderts treten drei berühmte Musiker auf: Sebastian aus Felsztyn und seine Schüler Martinus aus Lemberg und Benzel aus Szamotuły. Nach der Aussage des Biographen Janocki soll Felsztyński der erste gewesen sein, welcher an der Adademie zu Krakau Unterricht in der Musik ertheilte. Sein Berk "opusculum musices" (1519) behandelt aussührlich die Choral» und die Mensuralmusik. Die Hymnen dieses Componisten erschienen 1522 im Druck. Martinus aus Lemberg, Hoforganist des Königs Sigismund August, componirte fünsstimmige Messen und Kirchenlieder für das ganze Jahr. Der hervorragendste aber unter den drei genannten Musikern ist Benzel Szamotulski (geboren um 1529), Dirigent

der Musikkapelle des Königs Sigismund August. Seine bedeutendsten Compositionen sind in dem berühmten Sammelwerke Montana's enthalten, ein Umstand, welcher beweist, daß Szamotulski in Deutschland bekannt und geschätzt war.

König Sigismund I. und sein Sohn Sigismund August zeigten für die Musik ein lebhaftes Interesse. Daher lebten an ihrem Hofe nicht nur viele tüchtige Musiker, sondern es entstand auch jenes Institut, welches zur Ausbildung der Kirchenmusik das Meiste beigetragen



hochrelief eines Musikpultes aus bem Jahre 1633: Blasinstrumente.

hat. König Sigismund I. gründete nämlich 1543 das Collegium der Koratisten bei der königlichen Kapelle in Krakau, an dessen Spitze als Dirigent der Pfarrer stand und welches anfangs aus neun Sängern (Capellanen) bestand. Dieser Chor hatte die Pflicht, tagtäglich in der königlichen Kapelle "praenobili arte italiano" zu singen. Dieses Collegium bestand bis zum XVIII. Jahrhundert und hatte siebzehn Dirigenten, von denen die meisten ausgezeichnete Musiker waren. Die bedeutendsten sind: Thomas Szadek, Christoph Kicker, Organist am Hose Sigismunds I., der Iesuit Brandt, dessen fromme Lieder allgemeine Verbreitung unter dem Volke sanden, und Nikolaus Zieliński, welcher mehrstimmige Lieder

und viel für Instrumente componirte. Sämmtliche Compositionen von Zieliński erschienen zu Venedig im Jahre 1611. Sin Czemplar des Werkes befindet sich im Museum des Fürsten Ladislaus Czartoryski zu Krakau.

Der bedeutendste unter den Componisten des XVI. und XVII. Jahrhunderts ist unstreitbar Nikolaus Gomólka, über dessen Wir freilich nur wenig unterrichtet sind. Es läßt sich nur mit ziemlicher Sicherheit behaupten, daß er zu Jaskowiec in Galizien geboren und wahrscheinlich am Hofe der mächtigen Jaslowiecki als Kapellmeister angestellt war. Sein bedeutendstes Werk ist die Musik zu den Psalmen Kochanowski's. Es erschien zu Krakau 1580 im Druck. Gomólka überragt seine Zeitgenossen an Selbständigkeit und Phantasie. Die Mittel, welche die Polyphonie bot, waren für gut geschulte Musiker ein sicherer Weg, um sogar bei mittelmäßigem Talente Tüchtiges zu leisten. Gomólka verfügte über ansehnliche technische Mittel, aber diese dienen zu höheren Zwecken. Fern von der unruhigen und oft ausdruckslosen Beweglichkeit der Stimmen, weiß er mit Meisterschaft seiner einfachen edlen Melodie durch reiche Harmonie ein charakteristisches Gepräge zu verleihen.

Das XVII. Jahrhundert war reich an einheimischen Talenten. Das überaus warme Interesse, welches die Könige Sigismund III. und sein Sohn Wladislaus IV. der Musik im Allgemeinen entgegenbrachten, bot strebsamen Musikern mächtige Anregung. Der letzte Componist unter den Koratisten, welcher im reinen Kirchenstil componirte, war Gregorius Gorczycki, Pönitentiar und Chordirigent an der Kathedrale Krakau (gestorben 1734).

Die Werke der alten polnischen Meister ruhen zum größten Theil ungedruckt im Archiv ber Rathebrale zu Rrafau. Ginige bavon wurden in bem wichtigen Werke bes Bincenz Lilius, welches im Jahre 1604 zu Krakau im Drud erschien, und in ausländischen Sammelwerken veröffentlicht. Das berühmteste und umfassendste Sammelwerk aber aus bem XVI. Jahrhundert wurde von Johannes Montanus und Ulricus Neuberus in Nürnberg herausgegeben. Polnische Schriftsteller, besonders der in Warschau lebende Polinisti schrieben werthvolle Auffate über alte polnische Meister und ihre Werke. Die bekannte Bibliographie der Musik: Sammelwerke des XVI. und XVII. Jahrhunderts, herausgegeben von Robert Eitner in Berlin, enthält darüber zahlreiche und werthvolle Notizen. Doch sind damit die großen Lücken in der Geschichte der Musik in Polen keineswegs beseitigt und das reiche Quellenmaterial der einheimischen und ausländischen Archive nur theilweise ausgenützt. In dem letzten Jahrzehnt hat der Geistliche Josef Surzunsti, Chordirigent und Organist an der Rathedrale zu Posen, mit Gifer und Sachkenntniß die Prüfung des im Kathedralarchiv zu Krakau befindlichen Materials vorgenommen. Surzyński veröffentlichte bis jett drei Hefte der "Monumenta musices sacrae in Polonia", welche außer werthvollen biographischen und historischen Notizen zahlreiche Compositionen polnischer Meister des XVI. und XVII. Jahrhunderts liefern.

Die polnischen Könige förderten nicht nur den Fortschritt auf dem Gebiete der Kirchenmusik, sie trugen auch für ein gutes Orchester und gute Sänger Sorge. Es fehlte nicht an trefflichen Lautenspielern. Der berühmteste unter ihnen ist Walentius Greff Bakfark, Hoflautenist bes Königs Sigismund August. Seine Virtuosität machte ihn ebenso berühmt, wie die Häßlichkeit seiner Figur. Sein Name wurde vielfach verdreht, in Polen nannte man ihn allgemein Bekwark. Bekwark war im Jahre 1515 in Siebenburgen geboren; als Jüngling machte er viele Reisen und hielt sich auch am Hofe bes Königs Ferdinand I. in Wien längere Zeit auf. Im Jahre 1549 wurde er am Hofe bes Königs Sigismund August als "Citharedus" angestellt, mit dem Gehalt "sonstiger Hoflautenisten des Königs". Nach dem Tode der Gattin des Königs, Barbara, wurde Bekwark erst recht unentbehrlich. Niemand wußte den König zu trösten, das Spiel des trefflichen Lautenisten beruhigte ihn. Was schließlich Bekwark veranlaßte, diese lucrative Stellung aufzugeben und was eigentlich Wahres an der Erzählung Bekwarks ist, als hätte man ihn in Lithauen um Sab und Gut gebracht, ift bisher nicht aufgeklärt. Bekwark begab fich nach Posen, bann nach Wien und fand endlich um 1570 am Hofe Kaisers Maximilian II. eine Anstellung als Lautenist; er starb in Italien.

Sein erstes Werk "Harmonia musicae" wurde zu Krakau gedruckt. Von seinem Werke "opus musicum", worin er seine Compositionen für die Laute, wie auch jene anderer berühmter Musiker gesammelt hat, befindet sich im Museum zu Bologna nur der erste Band, der zweite ist wahrscheinlich für immer verloren. Außer diesen Werken, ist noch eine Lautentabulatur unter dem Titel: "Premier livre de tabulature de luth, contenant plusieurs kantaisies, motets, chansons français et madrigals" zu verzeichnen.

Nicht nur Könige, sondern auch polnische Machthaber trachteten an ihren Höfen gute Musikapellen, gute Sänger und Lautenisten zu haben. Aber in dem Maße, wie sich das Musikantenthum in Polen mehrte, begegnen wir immer mehr fremden Namen, fast ausschließlich Italienern und Deutschen. Bald hören wir von einer königlichen Oper, und seitdem Warschau Residenz des Reiches wurde, beginnt die Blütezeit derselben. Dies war namentlich zur Zeit Sigismunds III. und Wladislaus' IV. der Fall. Zahlreiche Agenten reisten in Italien und warben die besten Sänger und Musikanten an. Wladislaus IV. scheute keine Schwierigkeiten, um die besten Sänger an seinen Hof zu locken, und wenn er in den Auslagen weniger verschwenderisch war, so ließ er den Sängern umsomehr seine hohe Protection angedeihen. Ausländer, welche am Hofe Wladislaus' IV. verweilten, äußern sich voll Bewunderung über das ausgezeichnete Orchester und die vortressslichen Sänger. Doch kam diese Vorliebe für Musik der Hebung des nationalen musikalischen Niveau's nicht zu statten, vielmehr wurde das Auskommen einheimischer Talente durch die Förderung fremder Elemente nahezu unmöglich gemacht. Daher bieten das XVII. und XVIII. Jahrhundert

für die Geschichte der Musik in Polen wenig Interessantes. Während in Deutschland, ungeachtet der mächtigen Protection, deren sich die Italiener auch hier erfreuten, sich mit der Zeit die einheimischen Talente Bahn zu brechen wußten, kümmerte sich in Polen Niemand um dieselben, höchstens daß einer polnischen Sängerin oder einem Sänger die hohe Ehre beschieden wurde, in einem italienischen Ensemble mitwirken zu dürfen.

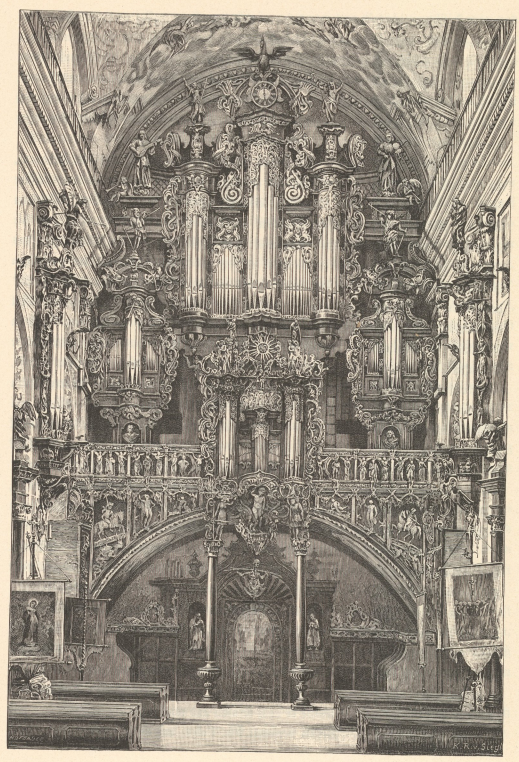
Im Jahre 1765 wurde zu Warschau von Stanislaus August Poniatowski, bem letzten König von Polen, ein ständiges Nationaltheater gegründet und damit ein Institut geschaffen, in welchem einheimische Talente willige Aufnahme fanden. An diesem Institute wirkten einige geschickte Componisten, wie Weinert, Stefani, Kamieński, Elsner (Lehrer Chopins) und Kurpiński.

Wir werden uns bei diesen Musikern nicht aufhalten und es genügt die Bemerkung, daß bei einigen gute Schule ohne Talent, bei anderen Talent ohne Schule höhere Zwecke zu verfolgen nicht erlaubten.

Erst im XIX. Jahrhundert haben die Polen auf dem Gebiete der Musik eine beachtenswerthe Stellung errungen.

Der hellste Stern, der auf diesem Horizont aufging, ift Chopin, das Eigenthum der ganzen Menschheit, eine Erscheinung, die aus sich selbst hervorgegangen ift. Alles, was er geschaffen hat, ist durch und durch polnisch, aber so gottbegnadet war seine Phantasie. daß fie Alles was fie berührte, zu den höchsten Regionen der Poesie erhob. Es ist hier nicht der Ort, auf eine Analyse dieses populärsten Tondichters einzugehen, sicher ift leider nur, daß er in Polen lange Zeit hindurch mehr bewundert als verstanden wurde, und daß wir keineswegs Recht haben, Anspruch auf das Verständniß und Verständigmachen seiner Meisterwerke zu erheben. Schumann war der Erste, der mit genialem Blick aus den Erstlingswerken unseres Tondichters den Kern seines Talentes wahrnahm, der das gebildete deutsche Publikum auf dieses Talent aufmerksam machte und mit selbstlosem Gifer an der Anerkennung besselben wirkte. Das gleiche Verdienst gebührt Franz Liszt, der die Werke Chopins durch das lebendige Wort, vor Allem aber durch sein geniales Spiel verständlich machte. Der größte Birtuos der Welt reichte dem unerreichten Tondichter die Sand, deffen herrliche Schöpfungen erft durch das herrliche Spiel zum wahren Ausdruck gelangen konnten. Neben Liszt war auch Anton Rubinstein einer der wirkungsvollsten Interpreten unseres Tondichters.

Der große Ruhm, den Chopin nach seiner Übersiedlung nach Paris in kurzer Zeit erlangte, wirkte auf seine Landsleute insofern anregend, als es ihm viele nachmachen wollten. Die Spontaneität seines Talentes führte indeß seine Bewunderer zu dem falschen Schlusse, daß die beste Schule keine Schule sei, und so wuchsen denn in Polen Talente wie Vilze nach dem Regen empor, die aber auch sehr bald wieder verschwanden.



Die Orgel in Legajsk.

Der erste, der gründlich zu studiren verstand, war Ignaz Felix Dobrzyński (geboren 1807), welcher bei geringer Ersindungsgabe und Driginalität als Lehrer viel zur Hebung des musikalischen Sinnes beitrug. Vorliebe für classische Musik und seinen Formensinn bezeugen alle seine Compositionen, darunter Duverturen, Kammermussikwerke, Symphonien, Lieder und sogar eine Oper "Die Flibustier". Hervorzuheben wäre auch seine polnische Symphonie, für welche er bei einem Preisausschreiben in Wien den ersten Preis erhielt.

Sein jüngerer Zeitgenoffe Stanislaus Moniuszko (geboren 1819 in Lithauen), ein Schüler Rungenhagens in Berlin, hat eigentlich zu wenig ftubirt, um mit sicherer Hand aller Musikformen herr zu werden, aber Spontaneität, unversiegbarer Reichthum an ebler Melobie, naturgemäßes Schaffen im ebelften Sinne bes Wortes, find bie Hauptzüge dieses hervorragenden Talentes. Das Feld, auf welchem Moniuszko bas Schönfte schuf, ift das Lied, in welchem er fich als Dichter vom reinsten polnischen Gepräge erweist. Seinen Ruf begründete er erft im Jahre 1858, als seine Oper "Halfa" zum ersten Mal in Warschau gegeben wurde. Dieses Werk ging über fünfhundert Mal in Warschau und unzählige Male in Krakan und Lemberg über die Bühnen. Auch in Rugland, in Deutschland, besonders aber in Böhmen fand diese Oper freundlichste Aufnahme. Neben der Oper "Halfa" hat auch die Oper "Straszni dwor" (ber Geisterhof). eine Art komischer Oper, dauerhaften Erfolg auf polnischen Bühnen erzielt. Andere Opern wie "ber Flößer", "die Gräfin", "Paria", "Berbum nobile" und "Beate", besigen viel Schönes und Gelungenes. Auf bem Gebiete der Cantaten, Dratorien und ber Kirchenmusik hat Moniuszko ebenfalls Borzügliches geleiftet. Es gehören hierher seine "Widma", Musik jum gleichnamigen Gedicht von Abam Mickiewicz aus beffen großem Werke "Dziady" (bie Todtenfeier), ein Werk, bas für Orchefter, gemischten Chor und Solo geschrieben ift, dann die "Sonetten aus der Krim" von Mickiewicz, die "Milde" nach der altlithauischen Sage, Gedicht von Kraszewski, beide ebenfalls für Orchester und Chor.

Die jüngste Epoche charakterisirt das Streben nach allseitiger musikalischer Bildung. Vor Allem treten zwei, wenn auch nicht junge, doch der jüngsten Epoche angehörende Talente in den Vordergrund, nämlich Ladislaus Żeleński und Sigmund Noskowski.

Ladislaus Żeleński, geboren im Jahre 1837, stand anfangs in Krakau unter der Leitung des trefslichen Clavierlehrers Giermacz und des Componisten Mirecki, begab sich dann nach Prag, wo er das Conservatorium unter der Leitung Krejcsi's absolvirte, und reiste endlich nach Paris, wo er bei Damcke studirte. Etwa drei Jahre hierauf war er in Warschau als Professor des Conservatoriums und als Director des Musikvereines thätig. Im Jahre 1882 übersiedelte er nach Krakau und wirkt hier als Clavierlehrer und Director der Musik, Żeleński versuchte sein Talent auf allen Gebieten der Musik,

er verfaßte auch zwei Opern "Konrad Wallenrod" nach dem Gedicht von Mickiewicz und "Goplana" nach dem Gedicht von Slowacki. In seinen Compositionen sind verschiedene Einflüsse fühlbar, deren Quelle in der aufrichtigen Verehrung großer Meister der classischen und der romantischen Spoche zu suchen ist. Originell ist Żeleński in seinen Liedern, die zu den besten Leistungen dieses Componisten gehören. In seinen Kammermusikwerken ist Żeleński der Vertreter einer ernsten gediegenen Form. Seine Tänze sür Orchester, wie Mazuren und Polonaisen, besonders die letzten, zeichnen sich durch Erhabenheit aus.

Sigmund Noskowski (geboren 1846) studirte anfangs in Warschau Clavier, Violine, Gesang, auch arbeitete er eifrig unter Moniuszko's Leitung. Die eigentlichen umfassenden Studien machte er aber unter der Leitung des berühmten Kiel in Berlin. Hierauf folgte er einer Einladung nach Constanz, wo er mehrere Jahre als Dirigent des Musiksbereines und als Lehrer fungirte. Seit dem Jahre 1881 lebt er in Warschau als Professor für Contrapunkt und Composition am Conservatorium und als Director des Musikvereines. Noskowski versuchte sein Talent auf allen Gebieten der Musik. Seine Oper "Livia Quintissa" soll demnächst in Warschau zur Aufführung gelangen. Doch versaßte er Musik zu Volksspielen, wie "Glaube, Hoffnung und Liebe", und "die einsame Hütte". Er ist erfindungsreich, beherrscht verschiedene Formen, verfügt über ansehnliche musikalische Mittel, kennt die Geheimnisse des Orchesters, der Instrumente und der menschlichen Stimme, entbehrt jedoch des scharfen kritischen Blickes, indem er neben wirklich Schönem manchmal Unbedeutendes dulbet.

Der älteren Schule gehören Müncheimer, ein tüchtiger Operndirector und trefflicher Lehrer in Warschau, dessen Opern "Mazeppa" und "Otto der Schütz" gute Aufnahme in Warschau gefunden haben, Hertz, Clavierlehrer in Warschau, der für Clavier und Gesang componirte, und Jarecki, Operndirector in Lemberg, mit seinen großen Opern "Königin Hedwig" und "Mindowe" an.

Zur jüngeren Schule gehören: Maszyński, Schüler Noskowski's, Director des Gesangvereines "Lutnia" in Warschau, dem wir mehrere gelungene Clavierstücke und treffliche Ausgaben von Gesangbüchern verdanken, Johann Gall aus Krakau, dessen Lieder, besonders das Lied "Mädchen mit dem rothen Mündchen" in Deutschland sehr populär geworden sind, Niewiadomski und Severin Verson aus Krakau u. a.

Ist die Zahl der Componisten vom Fach in Polen bis jetzt nicht besonders groß, so ist desto größer, ja achtunggebietend die stets wachsende Anzahl hervorragender Virtuosen, von denen viele einen Weltruf erlangten. Die Begrenzung dieses Werkes gestattet uns indeß nur, auf die aus dem heutigen Galizien kommenden oder daselbst noch wirkenden Virtuosen Bezug zu nehmen.

Unter den Claviervirtuosen ist hier von den Berstorbenen zunächst Emil Smietansfi zu nennen, geboren in Krakau, welcher bis zu seinem Tode (1888) in Wien lebte und wirkte. Der im Jahre 1886 zu früh für die Kunst dahingeschiedene Julius Zarembski, ein Schüler Liszts, wirkte drei Jahre vor seinem Tode als Professor am Conservatorium in Brüssel. Der jüngst verstorbene Alexander Zarzycki, gewesener Director des Conservatoriums in Warschau, trat besonders in den Jahren 1867 bis 1870 in Deutschland mit großen Erfolgen in Concerten auf. Unter seinen Compositionen ist besonders die Concert-Mazurka, die Sarasate mit Vorliebe in seinen Concerten spielke, berühmt.

Unter den Lebenden ist Anton Kontski der älteste, er gehört der alten Schule aus der vormärzlichen Periode an. Seine Compositionen, darunter der "reveil du lion" theisen mit dem Versasser das Schicksal der Verschollenheit. Theodor Leszetycki (Leschetizki), geboren zu Lańcut in Galizien, ein Schüler Czerny's, wirkte als Virtuos mit großen Erfolgen in Österreich, Deutschland und Rußland. In St. Petersburg trug er neben Henselt als Inspector der kaiserlichen Musikinstitute sehr viel zur Hebung des musikalischen Niveau's bei. Seit dem Jahre 1880 lebt Leszetycki in Wien, wo er besonders als Pädagog sich eines großen Ruses erfreut, den ihm vor Allem seine berühmte Schülerin und Gemalin, Frau Annette Essiposs, die unzählige Triumphe als Virtuosin geseiert hat, eintrug. Zu den hervorragenden Talenten, welche er ausbildete, gehören u. a. auch Ignaz Paderewski und Vosef Sliwiński, beide aus Warschau. Bon Claviervirtuosen seien noch angeführt: Sigmund Stojowski, der bei Żeleński in Arakau studirte und hierauf nach Paris ging, und Josef Hossmann, der als achtjähriger Knabe bereits Triumphe seierte; beide haben sich auch durch talentvolle Compositionen bemerkdar gemacht.

Die Geige ist vertreten durch den Virtuosen Karl Lipiński (geboren 1790 zu Radzyn, gestorben 1861 auf seinem Landhaus Urlów bei Lemberg), dessen Ruhm einst die Welt erfüllte und ihn zum Rivalen Paganini's machte. Auch auf das Violinspiel in Deutschland übte er großen Einsluß auß; von seinen Compositionen wird heute noch das Violinconcert in D, Op. 21 gespielt. 1834 gab er eine größere Sammlung galizischer Volksmelodien herauß. Ferner sind zu nennen die Brüder Timotheuß und Josef Abamowski, Prosessoren am Conservatorium in Voston, der erstere Violinist und Vertreter der französischen Schule, der zweite Cellist; ferner Gregorowicz, ein Schüler Joachims, der sich in Deutschland bekannt gemacht hat und Vrodzki, Prosessor am Conservatorium in Leipzig, der den Ruf eines außgezeichneten Lehrers und Virtuosen genießt.

Obgleich für Gesang eine gute Schule nicht besteht und junge Talente ihre Ausbildung im Auslande suchen mußten, so hat Galizien doch eine namhaste Zahl von Vertretern dieses Kunstzweiges hervorgebracht. Obenan steht die geseierte Kammerssängerin Marcella Kochańska (Sembrich). 1858 geboren, studirte sie anfangs in Lemberg Clavier und Violine, ging dann zu Lamperti nach Mailand und betrat zum ersten Male in Athen die Bühne als Lucia. Anschließend hieran sind zu nennen der Opernsänger

Philipp Myszuga (lyrischer Tenor) in Lemberg, der Wagner-Sänger Bandrowski (Heldentenor) an der Oper in Frankfurt, der Tenor Florhański in Prag, serner die Sänger und Sängerinnen: Tenor Warmuth, Bassift Jeromin, Lola Beeth auß Krakau, Irene Abendroth, die Coloratursängerin Frau Camillo, Frau Arkel, die in Amerika bekannte Mira Heller, Frau Klamrzyńska, Dowiakowska, Schlezygier, die berühmten Brüder Eduard und Johann Reszke n. a.

Die Pflege des Orgelspieles ist schwach. An tüchtigen Orgelbauern sehlt es allerdings nicht, wie Sliwiński in Lemberg, dessen Werke in Galizien, Schlesien und Rußland Verbreitung gefunden haben, darunter die große Orgel französischen Systems in der Franciscanerkirche zu Krakau. Die größte Orgel des Landes ist diesenige in der Bernardiner-Kirche zu Leżajsk; sie wurde 1682 von Johann Glowiński in Krakau erbaut und besteht aus acht verschiedenen, schön gruppirten Abtheilungen; das Werk enthält 64 vollständige Register in vier Manual- und einer Pedal-Claviatur; der tiesste Ton, das Pedal-Subcontrabaß, ist 10 Meter lang und das C hat einen Durchmesser von 46 Centi- meter. Das Pedal ist ein Unicum des XVII. Jahrhunderts, die 12 Blasbälge sind in einem besonderen Kaume untergebracht. Die erste Nachbesserung ersuhr das kolossale Instrument im Jahre 1854 und gegenwärtig plant man eine gründliche Reconstruction.

Auch Pianofortes werben in Galizien angesertigt; so in Krakau und Przemyśl. Unter den Musikschulen Galiziens ist in erster Reihe das Conservatorium in Lemberg zu nennen, welches 1851 von der Regierung genehmigt und 1854 eröffnet wurde und auch jeht noch von der Regierung und dem Landesausschuß unterstütt wird. Der Charakter des Instituts ist ein halb privater; es war früher mit dem im Jahre 1838 gegründeten Berein für Förderung der Musik, gegenwärtig ist es mit dem galizischen Musikverein eng verdunden. In Krakau wurde schon zur Zeit der Republik eine Musikschule gegründet, die der Componist und Gesanglehrer Wirecki leitete; nach seinem Tode versiel jedoch das Institut und wurde 1874 aufgelöst. Das gegenwärtige Conservatorium in Krakau besteht neben dem im Jahre 1867 gegründeten Musikserein, war früher eine einfache Musikschule, änderte 1886 den Ramen und wird gleichfalls von der Regierung und dem Landesausschusse subsentionirt. Neben diesen Instituten existiren im Lande noch Musikschulen in Stanislan, Tarnów und an anderen Orten; Tarnów besitzt auch eine Schule für Orgesspiel, welche der Berein zur Förderung der Kirchennussik daselbst gründete.

Die Musikvereine werden in Galizien immer zahlreicher. In den Jahren 1808 bis 1818 lebte der Sohn des großen Mozart, Amadeus, ständig in Lemberg als Lehrer und Pianist; 1818 unternahm er mit Schuppanzigh eine größere Concerttournée und gründete nach seiner Rücksehr 1826 den Cäcissen-Berein in Lemberg. Der älteste "Musikverein" ist der bereits erwähnte in Lemberg; die Jahre 1842 bis 1848 sind seine Glanzepoche,

hier wurden nicht selten Concerte veranstaltet, in denen Chöre mit 300 Mitgliedern zur Aufführung gelangten. 1858 kam aus Czernowig Karl Mikuli nach Lemberg, der als Schüler Chopins die Sympathien des Publikums gewann und rasch im Ansehen stieg; er leitete durch viele Jahre nicht nur den Musikverein, sondern auch das Conservatorium und führte insbesondere die Werke Chopins ein, die er in einer ausgezeichneten kritischen Ausgabe zugänglich machte. Außer den Musikvereinen entstanden in Galizien unter dem Namen "Lutnia" auch Männer-Gesangvereine, die immer mehr die Theilnahme des Publikums gewinnen.



Dorfmusikant aus ber Umgebung von Nowy Targ (Neumarkt).