Mazur und Obertas, welche das Landvolf in Polen tanzt, hat sich ein Tanz eingebürgert, von dem ein kleinbürgerliches Tanzlied, den Walzer charakterisirend, sagt:

"Eins, zwei, drei, eins, zwei, drei Mes auf den Zehen, Was doch die Deutschen Im Walzer wohl sehen?"

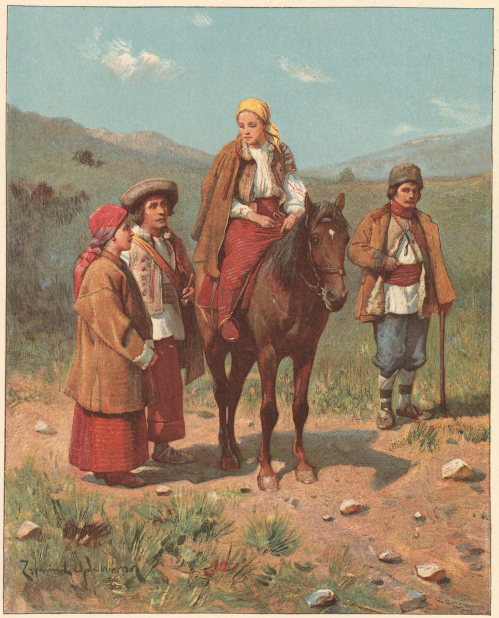
Es fehlt dem Walzer natürlich dieses auf den Boden stampfen mit den Fersen, dieses Funkensprühen der Absätze, welches den polnischen Tänzen eigenthümlich ist, und das ist es eben, was den Polen so sonderbar erscheint.

## Das Volksleben der Ruthenen.

Charafter. — Die Ruthenen oder richtiger Russinen (Rusyny, wie sie sich selbst nennen) in Galizien bilden einen Theil der zweitgrößten slavischen (über 20 Millionen zählenden) Nation, welche außer dem genannten Lande in einem geschlossenen Ganzen noch den nordwestlichen Theil der Bukowina, das nordöstliche Ungarn und den südwestlichen Theil des europäischen Rußlands bewohnt. Ungeachtet der mundartlichen Abweichungen in der Sprache, der Mannigsaltigkeit der Sitten, Bräuche und Trachten und der Berbreitung auf weiten Länder- und Staatsgebieten sind die Ruthenen ein einheitlicher, selbständiger slavischer Bolksstamm. Sowohl die weite Ausbreitung des ruthenischen Bolksstammes und die daraus sich ergebenden örtlichen Einflüsse, als auch die Berührung mit verschiedenen Nachbarvölkern haben selbstwerständlich auf denselben eine wesentliche Wirkung geübt; trozdem aber sinden wir so viele gemeinsame Züge, daß dieser Bolksstamm unverkennbar als ein eigenartiger bezeichnet werden muß.

Die Wohnsitze der Ruthenen in Galizien (wo dieselben nach der Lolfszählung vom Jahre 1890 2,835.674 betragen) erstrecken sich in einem geschlossenen Ganzen von der Grenze der Bukowina über den öftlichen Theil von Galizien im Tiefland bis an den unteren Lauf des Wiskok und San, während im Hochland die ruthenische Bevölkerung mit einem keilförmigen Streisen den Popradfluß und den Fuß des Tatragebirges berührt.

Durch den Einfluß der Civilisation wurden in den höheren Volksschichten die früheren charafteristischen Merkmale mehr oder weniger verwischt und auf diese Weise haben dieselben ihre alten Sitten und Bräuche, ihre Tracht und Lebensart eingebüßt. Nur die Landleute, welche die zahlreichste Volksschichte in Galizien bilden, und zum Theile die Kleinbürger, haben ihre ursprünglichen ethnographischen Eigenheiten in Sitte, Tracht, Sprache, ja sogar in dem physischen Körperbau und in der Sinnesart dis heute bewahrt. Daher werden bei der Schilderung des Volkslebens der Kuthenen zumeist die untersten Volksschichten in Vetracht gezogen.



Chromorplographie von hermann Paar.

Drud ber f. f. Sof= und Staatsbruderei in MBien.

Huzulentrachten aus Mikuliczyn (Bezirk Hadworna).



Der Ruthene ift im Allgemeinen von hohem und schlankem Wuchs, fast vorwiegend blauäugig, das Haar ift nur mit der Zeit durch Schmieren mit Fett dunkel geworden, während die Kinder hellblonde Köpfe zeigen. Von Natur aus ist er langsam und bedächtig,

aber so ausdauernd, daß er auch unter schwierigen Umständen das nöthige Gleichgewicht zu behalten weiß. Ungeachtet seiner angeborenen Gutmüthig= feit und Sanftmuth wird er doch ungeftum, wenn man ihn frankt oder reizt. Die traurige Bergangen= heit, wiederholte Streifzuge feindlicher Sorden, die seine Wohnstätten gar oft in Schutt und Trümmer verwandelten, jahrhundertelange Leibeigenschaft, sowie Sclaverei und Gefangenschaft, welcher insbesondere die Bevölkerung der den tatarischen und türkischen Gebieten angrenzenden ruthenischen Länder anheim fiel, haben dem Ruthenen ein ganz eigenthümliches Gepräge gegeben. Er erscheint daher melancholisch, in Gedanken vertieft, verschlossen und mißtrauisch, zugleich aber forglos um die nächste Aufunft, aber= gläubisch und fatalistisch. Andererseits ift er so leichtgläubig und unbeholfen, daß er fehr oft Wucherern, Schenkwirthen oder gewissenlosen Auswanderungsagenten zum Opfer fällt.

Der Ruthene hält fest an dem Hergebrachten, verschließt sich aber dem Fortschritte nicht, wenn er nur die Überzeugung gewinnt, daß seine Bemühungen zum Ziele führen. Es mangelt ihm durchaus nicht an Geistesanlagen; er zeichnet sich durch gesunden Menschenverstand und Empfängslichkeit für tiefere Gedanken und Gefühle aus. Die Bestrebungen der Geistlichkeit und der Volks-



Gin ruthenischer Rirchenbesucher.

aufklärungsvereine haben in den letzten Jahrzehnten schöne Früchte gezeitigt und in den Bolksmassen den Sinn für Cultur und Fortschritt, für Sparsamkeit und Nüchternheit geweckt. Das Nationalbewußtsein hat in den Bolksmassen ziemlich tiefe Wurzeln geschlagen; aber bei allem Nationalgefühl ist der Ruthene doch nicht unduldsam gegen andere Nationalitäten und Glaubensbekenntnisse. Er lernt gerne andere Sprachen, wobei

Halbgebildete nicht selten, besonders in Städten, in den Fehler verfallen, mit der fremden Sprache zu prahlen und sich dadurch unter der Volksmasse hervorthun wollen.

Der Ruthene zeichnet sich durch tiefe Religiosität aus, wovon die zahlreichen Kirchen und Kapellen, Bilbstöcke und Kreuze, die an allen Straßen und Wegen zu sehen sind, Zeugniß geben. Er bringt dem Seelsorger großes Vertrauen entgegen, welcher daher auf ihn den größten Sinfluß zu üben vermag. Gastfreundschaft und Barmherzigkeit bilden von altersher ein charafteristisches Merkmal des Ruthenen. Der Fremde sindet in jeder ruthenischen Bauernhütte gastliche Aufnahme und einen gedeckten Tisch mit Brod und Salz als Symbolen der slavischen Gastfreundschaft. "Hist" w dim, Boh z nym!" (Der Gast ins Haus, Gott mit ihm!) sautet das ruthenische Sprichwort. Sbenso sindet auch der Arme oder vom Unglück Getroffene jederzeit hilfreiche Unterstützung.

Bei aller Friedensliebe ist der Ruthene ein tapferer Soldat. Die ruthenischen Regimenter haben auf vielen Schlachtfeldern glänzende Beweise der Treue und Anhänglichkeit an das angestammte Kaiserhaus und an das Reich, sowie ihrer Entschlossenheit und Aufopferungsfähigkeit geliefert. Den Tod fürs Vaterland stellt der Ruthene im Volksliede einer Hochzeit gleich, und der auf dem Schlachtfelde sterbende Soldat gibt seiner Mutter Kunde durch den dahinfliegenden grauen Abler:

"Sag der Mutter: Dein Sohn im Dienste stand . . . . . Hat durch den Dienst gewonnen eine Königsmaid, Gine Todtengrube auf kahler Haid."

Unter dem Einflusse verschiedener Verhältnisse, der durch die Natur bedingten Lebensart und Ernährungsweise, sowie der Berührung und Mischung mit benachbarten und fremden Volkselementen, hat der ruthenische Volksstamm in Galizien ein mannigfaltiges Gepräge erhalten, so daß es daselbst mehrere ethnographische Gruppen gibt, welche sich von einander durch Typus, Tracht, Präuche und Mundart unterscheiden und nicht selten diesen Umständen ihre besondere Benennung verdanken. Sbenso hat die Vodenplastik des ruthenischen Gebietes von Galizien, nämlich das Hochplateau von Podolien, die nördliche San-Vug-Styr-Niederung, die Dniesterebene und das Karpathengebirge, nicht unwesentlich zur ethnographischen Mannigsaltigkeit der Einwohner beigetragen.

Weniger Mannigfaltigkeit bietet die Bevölkerung des Hoch- und Niederlandes dar, wo dieselbe von einander wenig geschieden in regem Verkehr stand und mit Rücksicht auf Sprache, Sitten und Lebensart häufiger in Berührung kam. Dagegen wurden hier Verhält- nisse und Charakter der Bevölkerung mächtiger von den geschichtlichen Ereignissen beeinflußt, als in unzugänglichen Gebirgsgegenden, wo die Bevölkerung in ihrer Entwicklung fast aussichließlich unter dem Einflusse der Natur stand.



Rrämerlaben; Jahrmarktsfrene aus Maszkowce in Bodolien.

Die Niederung am linken San-Ufer und am Bug wird von einem uralten ruthenischen Bolksstamm, den Buzany (vom Bugsluß genannt) bewohnt, welche bereits der Chronist Nestor erwähnt. Der schöne slavische Typus der dortigen ruthenischen Bevölkerung wurde stellenweise durch die hier angesiedelten Tataren entstellt. Bon den jetzt leider zum großen Theile vernichteten Urwäldern kommt auch die Benennung der dortigen Sinwohner Polisiuký oder Poliščuký, das ist Waldbewohner.

Das podolische Hochplateau bewohnen Podolány, nach den steppenartigen Gesilden Podoliens auch Opolány genannt, während die Bezeichnung für die am oberen Styr bis an die Quellen des Ibrucz ansässigen Bewohner Wolyniany, Wolyniuký an die Zugehörigkeit zu dem ehemaligen Fürstenthume Wolynien erinnert. Im Oniesterthal und an dem dasselbe umsäumenden steilen Hochlandgesenke haben sich Poberézci (Uferbewohner) ober Nistrowiány (Oniesterbewohner) angesiedelt.

Die Bewohner der San- und Bug-Niederung, die Buzány, sind ein schlanker, hochsgewachsener, behender Volksschlag von länglichem mehr blaßem Gesicht und ausgeprägt ruthenischem Typus. Der Podolier ist dagegen stark gebaut und kräftig, obwohl mager, von mehr ovalem Gesicht und frischer Gesichtsfarbe. Seine Statur ist gedrängt, sein Gang schleppend mit vorwärts gebogenen Knien. Die Weiber zeichnen sich oft durch ausnehmende, doch schnell vergängliche Schönheit aus, die Kinder, welche sich im bloßen Hemd herumstreiben, haben hellblondes Haar, das mit der Zeit dunkel wird. Der angenehme Gesichtszug, das klare, sanste Auge des Podoliers ist meistens von Schwermuth beschattet, so daß nur selten ein heiteres Lächeln im Gesicht auslenchtet. Er ist ein Freund der Musik und des Gesanges, der die weiten, meistens einsörmigen Fluren Podoliens belebt.

Trachten. — Der Podolier pflegt, so wie überhaupt das ruthenische Bolk nach von Alters hergebrachter orientalischer Sitte, den Kopf bis auf den buschigen Scheitel, nach Kozafenart oschedeć genannt, zu rasiren und hierauf mit dem Haarschopf zu bedecken, so daß das Haar rückwärts dis an den Hals herabwallt, während es vorne dis zur Hälfte der Stirne rundlich abgestutzt ift. Er rasirt auch den Bart und trägt nur einen kurz abgestutzten Schnurbart. Das Haupt bedeckt er im Sommer mit einem selbstgesslochtenen breitkrämpigen Strohhut, im Winter mit einer hohen Mütze aus Lammsfell, gewöhnlich mit einem blauen tuchenen Deckel und drei Seitenbändern, welche den Schlitz an der Rückseite der Mütze zusammenhalten (szapka na zawisach). Seine gewöhnliche Kleidung bildet ein grobes Leinwandhemd, an welchem der Kragen durch einen Messingknopf oder durch ein rothes schmales Band (harasiwka) mit herabfallenden Enden zusammengehalten wird. Die weiten, weißen oder blau gestreisten Beinkleider steckt er in dis an die Knie reichende Köhrenstiesel, welche oben auf eine Handbreit umgestülpt und nur selten mit Absähen versehen, häusiger mit einem halbmondsörmigen Sisenstied beschlagen sind. Über dem Hend

trägt der Podolier einen weißen nahezu bis an die Kniee reichenden Kittel, in die Kirche oder in die Stadt wird ein längeres tuchenes Oberkleid mit Stehkragen und Kapuze (boródycia) oder auch im Hochsommer der als Nobelkleid geltende lange weißgegärbte



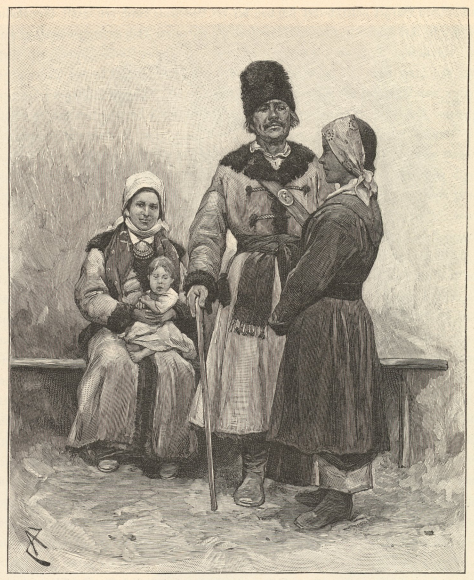
Bolfsgruppe aus Rrogolec (Bezirf Sufiatyn).

Schafpelz angelegt. Der dunkelgraue, in manchen Gegenden dunkelbraune Tuchrock (opanczá) wird mit einer aus rother Wolle gedrehten Schnur, der Schafpelz mit rother und grüner Seide benäht. Der Auslagekragen und die Brustklappen sind gewöhnlich mit

blauem Tuch verbrämt, was sehr an das ruthenische Fürstencostüm des Swiatostawschen Sbornik im XI. Jahrhundert erinnert. Ein lederner Gürtel (czéres), an welchem ein kleines Schnappmesser und eine kleine Ledertasche für Tabak, Schwamm und Feuerstein befestigt sind, oder ein meistens roth oder tiefblau gefärbter oder gestreifter wollener Gurt (pójas) mit langen Franzen vervollständigt die Tracht des Bodosiers.

Die Frauen und Mädchen tragen aus Hausleinwand gemachte Hemben, in manchen Gegenden aber an Sonn- und Festtagen feinere Bemben aus Berkal. hembarmel und Kragen sind mit rothem, tiefblauem, gelbem ober schwarzem Zwirn gestickt; zahlreiche Schnüre von Rorallen (namysto) mit Gilber- ober Goldmungen (dukaczi), bei ben Minderbemittelten Schnüre von Glasperlen (paciórky) schmücken die Bufte der Frauen und Mädchen. Ein blau geftreifter, leinener, bei ben Wohlhabenderen ein granatfärbiger tuchener Kaftan mit blauen ober rothen Aufschlägen bedeckt ben schlichten linnenen, mit bunten Streifen und Blumen bedruckten (dymka) ober auch aus baumwollenem ober wollenem bunten Stoffe verfertigten Unterrock (spidnýcia). Dberhalb des Unterrocks tragen fie gewebte bunte, wollene Schurzen (zápaska), die Madchen meistens aus weißem ober buntbedrucktem Perkal (fartusók), welche mit einem schmalen, farbigen, aus Wolle gewebten Gürtel zusammengehalten werden. Im Winter tragen Frauen und Mädchen weiße, in manchen Gegenden dunkelgraue oder dunkelbraune lange Tuchröcke, ohne Rapuze (sirák), die Wohlhabenderen bagegen weißgegärbte Schafpelze (kożúch). Die verheiratete Frau bedeckt den Ropf mit einer weißen, nach uralten Muftern gewebten Saube; barüber wird ein buntes Kopftuch turbanartig gewunden, an Festtagen aber ein fünstlich zusammengelegtes weißes Linnentuch (perémitka ober rantúch), welches ben nicht selten bildschönen Ropf umschließt und an den Nonnenkopfput erinnert. Die schmal zusammengelegten Enden der Beremitka hängen ruchwärts über die halbe Schulter herab. Die Mädchen theilen ihr Ropfhaar in zwei Flechten, welche fie freisförmig um den Ropf legen. In diesen Haartranz ftecken sie an Festtagen Natur- ober Kunftblumen, meistens Wintergrun, in manchen Gegenden Podoliens mehrere aus schmalen rothen Bändern (harasiwka) fünstlich geformte Buschel (czubký). Hierauf wird um den Kopf ein buntes, wollenes, spannbreit zusammengelegtes Tuch in Form eines Turbans gewunden. In den nordweftlich von Lemberg gelegenen Bezirken von Oftgalizien, wo wegen der sumpfigen Niederungen die Schafzucht weniger getrieben, dagegen viel Hanf und Flachs gebaut wird, ift anstatt des Tuchrockes das weiße, lange Leinenkleid (polotniánka) vorherrschend, welches auch im Winter über bem Schafpelz getragen wird und das die Ruthenen von den in diesen Bezirken ziemlich zahlreich anfässigen mazurischen Colonisten entlehnt haben. In den sandigen Gegenden

¹ Nach Louise Schinnerer "Antike Hanbarbeiten", Wien 1895, ist in ber herstellung bieser Frauenhauben und Männerschärpen noch heute allgemein die Technik der uralten ägyptischen Mügen eingehalten.



Volksgruppe aus Bogdanówka (Bezirk 3barag).

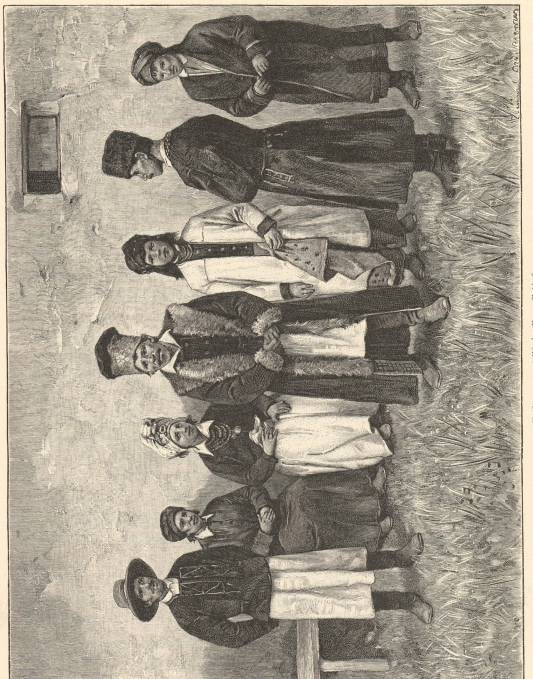
der nördlichen Niederungen sind anstatt der Stiefel Bastschuhe (lápti) im Gebrauch, weshalb die dortigen Bewohner Lapótnyky genannt werden.

In manchen Städten und Märkten von Oftgalizien hat auch der ruthenische Bürger seine historische Tracht dis auf den heutigen Tag behalten, welche freilich immer mehr der fabriksmäßig erzeugten und modernisirten weicht, so daß die althergebrachte Tracht nicht selten in Bürgersfamilien nur als antiquarische Reliquie ausbewahrt wird. Die Tracht der

ruthenischen Bürger unterscheibet sich von der der Landseute durch den Stoff. Gewöhnlich fertigen sie ihre Kleider aus feinerem fabriksmäßig erzeugtem Tuch an, tragen sange granats oder blaufärbige Tuchröcke mit enger (żupán) oder mit weiter Taille (kapóta) mit Stehs oder Ausschlagkragen. An der Brust, am Kücken und an den Falten bei den Seitentaschen werden diese Tuchröcke mit Bändern ausgenäht und an der Brust mit Schlingen zusammensgehalten. Der Tuchröcke wird durch einen seidenen mit Gold durchwirkten breiten Gürtel mit Franzen (kýtyj pas) zusammengehalten. Im Winter tragen sie einen mit grauem oder granats und blaufärbigem, auch grünem Tuch überzogenen Schafpelz (tukúp) mit enger Taille und einen breiten, mit grauem Krimschaffell verbrämten Kragen. Die Kopfbedeckung bildet eine hohe, aus grauem Krimschaffell gemachte Müße (szápka) mit blauem Sammtsbeckel, in manchen Städten eine kegelartige, aus schwarzem Lammsfell (kúczma), im Sommer ein schwarzer oder grauer Filzhut.

Das ruthenische Bürgercoftiim der Frauen und Mädchen unterscheidet sich bedeutend von dem der Dorfbewohner, und besteht fast ausschließlich aus fabriksmäßig hergestelltem Stoff. Gin feines Berkalhemd mit großem Auslagekragen, ein wollener, feingefalteter Rock, welcher vorne mit einer weißen oder buntfarbigen Schürze bedeckt ift, ein langer wollener Raftan (kaftan, katanka) aus himbeerfarbigem Stoff mit großen Rlappen und ebensolchem Auslagekragen, schwarze Stiefel oder Schuhe (czobitky, czerewyky), an Festtagen gelbe oder rothe Safianstiefel oder Schuhe bilben die Kleidung einer ruthenischen Bürgersfrau oder eines ruthenischen Mädchens. Bon besonderer Bedeutung ist der Hals= und Bruftschmuck, welcher aus einigen Schnüren von haselnußgroßen Korallen, inmitten mit einer Goldmünze im Werthe von 50 bis 100 fl. besteht, so daß der ganze Halsschmuck der wohlhabenden Bürgersfrauen in Uhnów, Buczacz und anderen Städten nicht felten einen Werth von 700 bis 1000 fl. repräsentirt. Die Frauen bedecken das kurzgeschorene Ropfhaar mit einer Haube, um die fich ein turbanartig zusammengelegtes wollenes oder seidenes Kopftuch windet, mit rückwärts herabhängenden Enden, welche die herabwallenden Haarlocken bedecken. In manchen Städten hüllen die Frauen ihr Haupt nach Art der Dorffrauen in ein weißes Linnentuch (perémitka). Die Mädchen laffen ben langen Haarzopf mit einem eingeflochtenen Seidenband rückwärts herabhängen. Im Winter tragen Bürgersfrauen lange mit blauem ober grünem Tuch überzogene Schafpelze (bekésza) mit enger Taille. Der breite Auslagekragen und die großen Rlappen find mit grauem Rrimlammsfell oder mit Fuchsfell verbrämt, die Bruftseite und die Rückennaht mit bunten Bändern, manchmal sogar mit echten Goldborten benäht.

Die Dniesterbewohner (Nistrowiany oder Poberezci, das ist Userbewohner) bilden den Übergang von der Bevölkerung der nordostgalizischen Niederung und des podolischen Hochplateaus zu den Gebirgsbewohnern und ihre Tracht ist der ihrer



Volksgruppe aus Uhnow-Rawa-Poddubce.

Nachbarn ziemlich ähnlich, so zwar, daß die am linken Ufer Ansässigen in ihrem Außeren sich mehr ben Bodoliern anschließen, während sich am rechten Dniester-Ufer ber Ginfluß des Hochgebirges in Typus und Tracht Geltung verschafft hat. Sowohl Männer als Frauen tragen als Oberkleid schwarze, bis an die Knie reichende Tuchröcke eigener Erzeugung, ohne Rapuzen und Falten, die aber ftatt beffen an ben unteren Rückseiten mit keilförmigen Ginfätzen versehen sind und an der Bruft mittelst lederner Knöpfe und wollener Schlingen zusammengehalten werden. Tuchröcke von ähnlichem Zuschnitt (sirák, serdák) werben auch in Südpodosien getragen. Das ziemlich lange Hemd aus grober Leinwand tragen die Dniefterbewohner über den Beinkleidern, welche im Winter aus grobem, weißem ober dunkelbraunem Tuch angefertigt sind. Die Kopfbedeckung bilbet ein breitfrämpiger hoher, mit Glasperlen, Gefieder der Hausenten oder Pfauenfedern geschmückter Strobbut. Im Winter tragen fie helmartig geformte, mit Fuchsfell verbrämte Müten aus rothem oder dunkelblauem Tuch (klepánia), welche das Gesicht haubenartig umgeben und über die Ohren gezogen werden. Ginen nothwendigen Bestandtheil der Männerkleidung bildet die viereckige, aus farbiger Wolle gewebte Reisetasche (tájstra, dziobenka), die an einem breiten vrangegelben Wollbande über ber rechten Schulter nach links umgehängt wird.

Frauen und Mädchen tragen Hemben, welche am Aragen und an den Ürmelenden gestickt und gefaltet sind und an den Achseln breite, mit Wolle oder Seide in grüner, rother, gelber und schwarzer, selten in blauer Farbe, gestickte Sinsätze von charafteristischen Mustern erhalten. Anstatt des Unterrocks tragen Frauen und Mädchen an Werktagen die sogenannte sötze oder ödpynka, öbhortka, welche etwa zwei Meter breit aus schwarzer Wolle mit rothem Einschlag, oder aus rother Wolle mit schwarzen Streisen und Goldsäden gesertigt und enganschließend um die Hüften gewunden wird. Um diese sötz schlingt sich ein buntsfarbiger, gewebter Wollengürtel derart, daß die reichgezierten Enden der sötz über die Schürze zu liegen kommen. An Festtagen tragen wohlhabendere Frauen blaufärbige Wollenunterröcke, welche am unteren Rande mit einer Golds oder Silberborte benäht sind. Vorne über der sötz oder dem Wollenunterrock tragen sie lange, schmale, wollene oder Leinwandschürzen.

Verheiratete Frauen tragen das Haar bis zu den Schultern gefürzt und bedecken dasselbe mit einem aus Wolle seilartig geflochtenen Reise, über den eine netartig geflochtene Haube gezogen wird. An Festtagen wird der Kopf wie bei den Podolierinnen in ein weißes leinenes Kopftuch (perémitka) gehüllt, sonst aber mit einem farbigen Baumwollentuch umwunden. Der Kopfput der Mädchen ist malerisch. Das in zwei über den Rücken herabhängende Zöpfe geflochtene Kopfhaar wird mit rothen, gelben und grünen Wollfäden, die den oberen Kopftheil umrahmen und über den Schultern in Bündeln

herabwallen, reich geschmückt. Am Halse tragen Frauen und Mädchen mehrere Reihen buntfarbiger Glasperlenschnüre, die Mädchen besonders in großer Anzahl aneinandersgereiht. Die Fußbekleidung besteht aus Stiefeln, welche für Festtage aus gelbem oder rothem Saffianleder angesertigt werden. Häufiger aber kommen in diesen Gegenden lederne, in einen Spitz auslaufende schwarze oder gelbe Schuhe (kápci, postoły) vor, welche mit Schnüren aus Ziegenwolle (wołoky) geschnürt werden und ihrer Form nach an die mittelalterliche Fußbekleidung erinnern.

In den gegen die Karpathen ansteigenden Gegenden, z. B. südlich von Stanissau, Halicz, Dolina bemerken wir in der Tracht eine bedeutende Ühnlichkeit mit jener der Huzulen. Männer und Frauen tragen in diesem Landstrich einen im Gürtel anschließenden Lodenrock aus schwarzem, hie und da aus weißem Tuch, welcher an den Nahtstellen mit rothen und grünen Wollschnüren benäht ist. Besonders aber werden Kragen, Brusttheil, Seitentaschen und Nahtstellen am Rücken reich verziert. Anstatt des Pelzes sindet man hier bei Männern und Frauen den kiptar (Pelz ohne Ürmel), eine Art Gilet, der ebenfalls aus Tuch angefertigt wird. Stehkragen und Brusttheil des Kiptar sind gewöhnlich mit rother und grüner Seide ausgenäht. Die Männer tragen einen breiten, mit metallenen Scheibchen oder Messingknöpschen reich geschmückten ledernen Gürtel (czéres), die Frauen und Mädchen Ohrgehänge, und am Halse Glasperlenschnüre. In der Kopsbedeckung der Mädchen und in der Verzierungsart der Frauenhemden bemerkt man eine gewisse Mannigfaltigkeit.

Das Karpathenhochland weist in der Tracht der dortigen Bewohner einen eigensartigen Typus im Schnitt und Geschmack auf, da der Gebirgsbewohner einer kürzeren und mehr anliegenden Kleidung zum bequemeren Bergsteigen bedarf.

Unter den Gebirgsruthenen verdienen zwei Typen besonders hervorgehoben zu werden: die Huzulen (Huzule) und die Bojken (Bojke). Die ersteren bewohnen die südöstlichen Waldkarpathen von den Quellen des Oniesternebenflusses Limmycia dis über die Landesgrenze nach Ungarn und der Bukowina hinaus, während die Bojken die Waldskarpathen westlich von der Limmycia dis zum Sannebenfluß Solinka besiedelt haben, wo sie mit den Grenzruthenen Lémki (sogenannt wegen der bei ihnen gebräuchlichen Partikel dem = nur) benachbart sind.

Die Lémki, welche sich selbst Rusnáky, das ist Ruthenen nennen, bewohnen den niederen Beskid bis über die Landesgrenze hinaus und erinnern durch Tracht, Typus und mundartliche Eigenthümlichkeiten an die benachbarten Slovaken.

Der Huzule unterscheidet sich von dem Bojko sowohl durch körperliche als geistige Eigenschaften. Der erstere ist gewöhnlich kräftig gebaut, von hoher schlanker Statur und zeichnet sich durch männliche Gesichtszüge, gebräunte Hautsarbe, schwarze Augen und schwarzes langes Haar, schöne Ablernase und langen Schnurrbart aus. Der Bojko

bagegen ift von mittlerer Statur, weißer Gesichtsfarbe, ift grauäugig, hat dunkles, gewöhnlich um den Scheitel rafirtes Haar, und einen kurzgestutzten Schnurbart.

Das Costiim der Huzulen und Bojken zeigt im einzelnen viel Eigenartiges, aber im Allgemeinen einen und denselben Typus. Daher wollen wir die Tracht dieser beiden Gruppen zusammen behandeln und nur die wichtigeren Unterschiede derselben hervorheben.

Die Tracht der Bojfen ift einfacher und bescheidener, während die Huzulentracht, besonders die malerische Sonntagstracht fich durch reiche Berzierungen auszeichnet, welche einen ausgeprägten Sinn für Glanz und Farbenharmonie bekunden. Als Ropfbedeckung trägt der Huzule im Sommer einen runden, breitfrämpigen, schwarzen Filzhut (krysánia), welcher mit einer Borte aus dünnem gelben Blech, außerdem aber noch häufig mit eingesteckten Bfauenfedern geziert ift. Im Winter tragen fie gewöhnlich, wie die Dniefter= bewohner, helmartig geformte, mit Fuchsfell verbrämte Mügen (klepánia). Daneben kommt bei den Huzulen, besonders aber bei den Bojken, als Kopfbedeckung eine conische Lammsfell= müte (kúczma) vor, welche ftark an die im Alterthum bekannte phrygische Müte erinnert. Den Überwurf bildet ein aus grobem, dunkelrothem, seltener dunkelbraunem Tuch ohne Falten und ohne Taille gemachtes furzes, an das Anie reichendes, frei über die Schultern geworfenes Oberkleid (serdak), welches mit einer Schlinge unter bem Halje zusammengehalten wird. Das Oberkleid ift mit blauen, wollenen, mit Goldfäden angenähten Schnüren und Quaften verziert. Unter bem Oberkleid trägt der huzule einen furzen Belg ohne Armel (kiptar), welcher mit furzhaarigem Lammfell verbrämt, an Kragen und Brufttheil mit farbiger Seide ausgenäht und mit rothem Saffian ausgestattet ist. Das nicht ganz bis zum Knie reichende Hemd des Huzulen ift gewöhnlich aus feiner Hausleinwand gemacht, an den Rändern bunt gestickt und wird am Halse mit einer Schnur leicht gebunden. Auf der Bruft freuzen fich zwei dicht mit Rägeln beschlagene und mit meffingenen Schnallen versehene Riemen, an welchen eine mit Metallschmuck verkleidete Ledertasche (tobikka oder tászka) und ein Pulverhorn (porosznýci) umgehängt werden. Das Pulverhorn ijt entweder aus Holz kugelförmig geformt, mit Messingblech, eingelegtem Messingdraht und Berlmutter geziert ober aus einem gabelförmigen Sirschgeweiß gemacht und mit Meffingblech reich verziert. Außerdem schmückt die Brust ein großes Messingkreuz. Das Beinkleid ist aus rothem, blauem, schwarzem oder auch weißem Tuch. Als Fußbedeckung gebraucht der Hugule aus ungegerbtem, braunem Leder verfertigte Sandalen (postoly), welche oberhalb des Anöchels mit Lederstreifen oder mit einer wollenen Schnur gebunden werden. Den Jug umwickelt er mit einem rothen oder weißen Tuchlappen, worüber erst die Sandalen kommen. Die Huzulinnen tragen geftrickte Strümpfe. Seltener werden hohe Stiefel gebraucht.

Jeder Huzule trägt einen fußbreiten Gürtel aus rothem Juchtleder, der mit Schnallen festgehalten wird. An demselben befinden sich eigenartig geformte Messingscheibehen als



Volksgruppe aus Cokal=Poturzyca.

Zierrath und ein Messer, Feuerzeug und eine reich ausgeschmückte, originell geformte Tabakspfeise aus Messing als unzertrennliche Begleiterin des Huzulen, welche aber in neuerer Zeit durch das Cigarettenrauchen aus dem Gebrauch kommt. Im Gürtel wird in zierlicher Scheide ein dolchartiges Messer (rohatýna) oder eine Bistole mit reicher Messingverzierung am hölzernen Schaft, auf der Schulter ein ebenso schön verziertes Gewehr (kris), jedoch derzeit nur bei feierlichen Anlässen, nämlich bei Hochzeiten, bei der

Auferstehungsseier und dergleichen getragen. In der Hand trägt der festlich gesleidete Huzule einen scharsschneidigen oder einen stumpfen Hackenstock (toporéé-bártka oder toporéé-kétev). Die Hacke ist von Stahl oder Messing, der Stiel aus Holz, mit Messingblech und Messingdraht reich verziert. Seine Geschicklichkeit im Gebrauche des Hackenstockes, welcher ihm auch als Wasse dient, ist bewunderungswürdig. Bei schlechtem Wetter, oder wenn der Huzule bei seierlichen Anlässen reitet, wirst er einen breiten weißen, mit einer messingenen Schnalle versehenen Mantel ohne Ärmel (gügla, džügla) um. An Werstagen gebraucht er anstatt des serdák aus braunem Tuch ein blusenartig geformtes Obersleid aus schwarzem Tuch (peték oder bajbarák). Die Tracht der Huzulen ist anders an Wers, anders an Feiertagen ober zur Zeit der Trauer.

Die Mädchen flechten die Haare in zierliche Zöpfchen mit rothen Bändchen (úplitka) und rother Stickwolle (woliczka) und winden dieselben franzförmig um den Kopf, so daß dieselben auf die Schultern herabwallen. Außerdem tragen sie auch als Stirnschmuck ein auf rothem Harrasband mit rother Stickwolle befestigtes Band (naczilký) aus Messingblech (lelitký) oder ein hohes Diadem mit Pfauensedern. Die Huzulinnen tragen aus weißer Leinwand gefertigte und auf den Achseln mit schwarzen, rothen, orangegelben und grünen Schafs oder Baumwollfäden reich und geschmackvoll ausgesührte Stickereien. Als Schmuck dienen verschiedenartig gesormte Ohrgehänge (kowtký) aus Messing; am Halse und auf der Brust tragen die Mädchen Glaspersen, Kreuze aus Messing oder Silbermünzen. Es kommen auch Halsbänder mit kleineren Kreuzen, in der Mitte mit einem großen Kreuz mit dem Christusbilde (chreszczykówe namýsto) vor.

An Festtagen tragen die Huzulinnen, ähnlich wie die Männer, ein rothes Oberkleid und darunter einen kurzen Pelz ohne Ürmel, welcher aber in weit bunteren Farben ausgenäht ist. Bei sestlichen Anlässen tragen sie auch Unterröcke von blauer Farbe mit Goldborten am unteren Rand, sonst aber, um das Reiten zu ermöglichen, zwei schmale, im Gürtel besestigte Schurzbinden (zapaský) und im Winter Hosen aus weißem Tuch. Die Schurzbinden, gewöhnlich von brauner oder schwarzer Farbe mit rothen Streisen, werden aus Schaswolle erzeugt. Ebenso die Schürzen, welche rothsärbig und braun gestreist und nicht selten mit Goldsäden durchwirkt, sehr zierlich aussehen und ziemlich theuer sind. Die Schurzbinden werden durch einen gestreisten wollenen Gürtel zusammengehalten. Bei den Bosten tragen die Frauen und Mädchen leinene weiße oder farbige Unterröcke, welche künstlich gefaltet sind (risówani), und Leinenschürzen, welche mit einem rothen Harrass-Gürtel zusammengehalten werden. Die Frauen der Huzulen und Bossen tragen an Werktagen lederne Schuhe, an Festtagen dagegen farbige Saffianstiesel, im Winter lange, aus Tuch gesertigte Strümpse, welche oberhalb der Knie mittelst wollener Stricke



Bolfsgruppe aus Dobrowlann (Bezirk Zaleszcznki).

zusammengehalten werden. Bei verheirateten Huzulinnen ist der Kopf in eine weiße leinene Kopfbedeckung gehüllt.

Ortsanlagen und Lebensweise. — Auch die Ortsanlagen der Ruthenen weisen interessante Eigenthümlichkeiten auf. Bor allem begeben wir uns auf das unabsehbare wellenförmige podolische Hochplateau. Die podolischen Dörfer sind meilenweit voneinander entsernt, aber start bewohnt. Häusige Überfälle tatarischer Horden zwangen die Einwohner

dieses Landstriches sich in größeren Massen zusammenzuscharen, so daß Dörfer von 1000 bis 3000 Einwohnern nicht zu den Seltenheiten gehören. Die Anfiedler suchten ftille verborgene Thäler auf, um sich häuslich niederzulassen. Man muß daher gewöhnlich jähen Weges in das Thal hinuntersteigen, wo sich das malerische Dorf mit seinen dicht nebeneinander angelegten Gehöften an einen Fluß oder Bach erftreckt, welche, zu Teich= anlagen ausgenütt, fleine, primitiv eingerichtete Dorfmühlen in Bewegung fegen. Die podolischen Dörfer unterscheiden sich auf den ersten Blick durch ihr eigenartiges Gepräge von den Ortsanlagen anderer Gegenden in Galizien. Die Dörfer find langaestreckt. Die Gehöfte ziehen sich in zwei Reihen längs einer Gaffe und find entweder mit einer Bede umzäunt ober, namentlich in waldarmen Gegenden, mit Steinmauern oder einem Erdwall umgeben. Bur größeren Festigkeit sind diese Erdwälle gewöhnlich mit Weiden ober mit Teufelzwirn (Lycium barbarum) besteckt, so daß die Häuser hinter diesem Walle kaum zur Hälfte herausschauen. An dem einen Ende des Dorfes befindet sich gewöhnlich der Ebelhof mit einem Bark, in ber Mitte des Dorfes ragt von alten Linden umschattet die ruthenische Rirche, meistens aus Holz gebaut, mit drei Ruppeln und einem einstöckigen Glockenthurm hervor. In der Nähe befindet sich gewöhnlich das Pfarrhaus und gegenüber der Kirche nicht selten die Dorfschenke.

Die podolischen Bauernhütten, sowie auch die Wirthschaftsgebäude bestehen aus geflochtenen, mit Lehm angeworfenen und in Holzpfeiler eingefaßten Wänden. Die Dächer find mit Stroh ftufenartig gedeckt und bei wohlhabenderen Bauern mit einem aus hölzernem Flechtwerk hergestellten und mit Lehm angeworfenen Rauchfang versehen, wogegen ärmere Leute Hütten ohne Rauchfang (kurna chata) bewohnen, in denen der Rauch theils durch die geöffnete Thür entweicht, theils sich auf dem Dachboden verliert. Daher sind die Wände stark angerußt und sehen wie schwarz angestrichen aus. Die Hütte des ärmeren Bauern besteht aus einer Wohnstube und einem Borhause; bei ben reicheren findet man in der Mitte bes Gebäudes ein Borhaus (siny), aus welchem eine Thur links in die Wohnstube, rechts in das Gastzimmer (świtłýcia) und die dritte gradaus in die Kammer führt. Lettere dient als Aufbewahrungsort von Lebensmitteln, Leinwand, Garn und Arbeitswerfzeugen. Sehr felten, und zwar nur bei ben Wohlhabenden ift ber Fußboden gedielt, fonft ift er mit Lehm ausgeschmiert. Die Decke ift gewöhnlich aus Brettern gezimmert und wird burch einen auf der Außenseite mit Ornamentik verzierten Balken (swolok) gestützt. In der Mitte dieses Balkens ist gewöhnlich ein Kreuz und ein Bibelspruch eingeschnitzt. In ärmeren Bütten befinden fich zwei quadratförmige Fenfterchen, welche in den Lehm eingefügt find und gar nicht geöffnet werden. Bei reicheren Bauern find die Fenster zum Öffnen eingerichtet, und zwischen benselben befindet sich ein kleiner Spiegel in einfachem Rahmen. Rechts an der Eingangsthur befindet sich in der Wohnstube ein offener Wandschrank

(mysnyk) für Schüffeln, Teller u. bgl., welche ftehend, mit bem Schüffelboden gegen bie Wand gekehrt aufgestellt werden. Links von der Eingangsthür steht der Backofen zum Rochen ber Speisen und Backen bes Brobes (pikná picz) mit einem großen Vorbau (prypiczok), der mit einer bis zur Decke reichenden Rappe überdeckt ift. Daher heißt die Wohnstube mit einem Backofen pekarnia. Unter dem Borbau befindet sich eine halb= freisförmige Öffnung (hrubka) zum Aufbewahren des Brennholzes, mitunter auch als Brutstätte für die Hühner. Der rückwärtige Theil des Dfens (zápiczok) über dem eigentlichen Bactofen ift gewöhnlich breit und dient als Schlafstelle für Kinder und Greise. Un der nördlichen Wand steht eine aus breiten Brettern verfertigte Bettstatt (postéla) auf geraden, in die Erde getriebenen Fugen. Dieselbe ift für zwei Bersonen bestimmt und wird mit Stroh belegt und mit einem aus dickem Garn gewebten, mit rothen ober blauen Streifen verzierten Leintuche bedeckt, auf welchem mit ungeschleißten Federn gefüllte Bölfter liegen. Oberhalb bes Bettes an der Decke find in Form eines Rechteckes Stangen befestigt (zerdka), welche jum Aufhängen von Rleidungsftuden bienen. Un ber Wand gegenüber der Eingangsthur befindet fich eine aus hartem Solze angefertigte, auf vier Fugen rubende große Trube (skrynia). Dieselbe ift mit einem in Holz geschnitzten Mufter oder mit einer auf rothem ober dunkelnußfarbenem Grunde schwarz ober weiß aufgetragenen Zeichnung verziert, während die Ranten der Trube mit blauen, grünen oder gelben Streifen bemalt sind. Die Truhe dient zum Aufbewahren von Rleidungsftücken, nicht selten aber, namentlich in kleineren Bauernhütten zugleich als Tisch, ist dann aber weniger verziert und länger. Un der Wand gegenüber der Eingangsthür läuft auch eine schmale Bank, welche im rechten Winkel mit einer anderen längs der zweiten Wand angebrachten und bis zum Wandkasten reichenden Bank zusammenftößt. Vor der ersten Bank steht ein langer, schmaler Tisch, ober die denselben vertretende Truhe; derselbe wird an Feiertagen mit einem Tischtuch (skatert) bebeckt, welches an beiben Enden mit eingewebten Ornamenten oder mit Stickereien verziert ift. Un der öftlichen, der Eingangsthur gegenüber liegenden, gewöhnlich auch an der füblichen Band, hängt eine ganze Reihe Beiligenbilder in einfachen schwarzen oder rothen Solgrahmen, mit Bündeln in der Rirche geweihter Kräuter geschmückt. Den ersten Blat unter benfelben nehmen die Bilder der Mutter Gottes und des heiligen Nikolaus ein. In dieser im Winter mit Stroh geheizten Wohnstube bewegen sich außer den Menschen auch das Schwein, das Lamm, das Ralb und das Geflügel, und wenn man bedenkt, daß in dieser Wohnstube gewöhnlich bei gänzlichem Mangel an Lüftung gewaschen und gebacken wird und daß bei der Thur noch ein großes Krautfaß fteht, so kann man sich von dem üblen Ginfluß der dort herrschenden Luft auf die Gesundheit des Menschen eine Vorstellung machen.

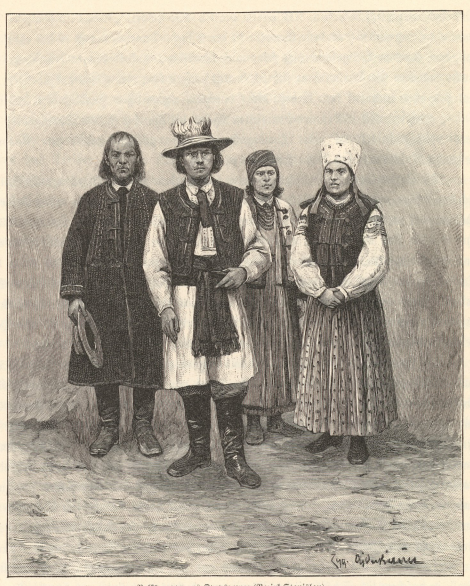
An ber unteren Außenseite ist die Hütte zum Schute vor Feuchtigkeit mit einem niedrigen Wall aus Lehm (pryspa) umgeben, welcher auch zum Sigen dient. Da die

bünnen mit Lehm bestrichenen Flechtwände nicht genug vor Frösten und eisigen Nordwinden schützen, so wird die Bauernhütte im Winter mit dicken Strohschichten (zaháta), welche mit Stangen und Flechten befestigt sind, eingehüllt. Die derart eingehüllte Bauernhütte gewährt bei Schneeverwehungen das eigenthümliche Bild eines verschneiten Strohhausens mit einer kleinen Fensteröffnung, aus welcher nur der Abends vom Feuerherd oder der kleinen Lampe kommende Lichtstrahl die menschliche Wohnung errathen läßt.

Die Hütte des armen Bauern ohne Grundeigenthum (chalupnyk) ift flein und fehr einfach, ohne Wirthschaftsgebäude und nur mit einem fleinen Gemusegarten umgeben. Der wohlhabendere Grundwirth (hospódar) besitt außer einer mehr oder weniger geräumigen Butte auch Wirthschaftsgebäude, die aus einer Stallung, einem Schoppen, einem Schweines und Geflügelftall und einer Scheune bestehen. Das ganze Gehöfte (obijstié) umfaßt ungefähr ein halbes Joch. In der Umzäunung befindet fich eine Pforte (worota) aus Latten ober ein aus Brettern gezimmertes, mit einem Kreuz versehenes Thor (brama), über welchem ein Schutbach angebracht ift. Neben dem Thor befindet sich ein mittelst eines hölzernen Schlosses (zásuw) abgesperrtes Pförtchen (firtka). Zu bem an das Gehöfte angrenzenden Gemüsegarten führt vom Hofe aus ein Schlöttel (perelaz), das ist ein zwischen zwei Pflöcken angebrachter, zum hinübersteigen eingerichteter niedriger Zaun, an welchem zu beiden Seiten angebrachte Holzklöte ober Steine als Stufen zum Überfteigen dienen. In dem an die Bauernhütte gewöhnlich anftogenden Garten kommen einige Obstbäume minder guter Qualität, manchmal auch Bienenftocke primitiven Suftems vor. Bor dem öftlichen Fenfter der Bütte befindet fich ein kleiner Blumengarten. Der hof ift mittelft einer Umgännung von dem Scheunenplat (humnó) getrennt. Bor der Scheune befindet sich die Dreschtenne (tik).

Die Märkte und kleineren Städte in Oftgalizien unterscheiden sich nur sehr wenig von den Dörfern. Hie und da erinnert ein Krämerladen daran, daß man hier außer der ackerbautreibenden Bevölkerung auch andere Elemente vorfindet. Einen interessanten und originellen Anblick gewähren die größeren Städte in Oftgalizien. Die innere Stadt und der Ringplatz werden in der Regel von Juden bewohnt und beherrscht und zeigen ein eigenthümliches Gepräge. Die Vorstädte dagegen weisen einen durchaus ländlichen Charakter auf und werden von der ackerbautreibenden christlichen Bevölkerung oder von Handwerkern bewohnt.

In der waldreichen Bug- und Styrniederung find die Bauerngehöfte gewöhnlich mit einem Pfahlzaun umgeben und die Hütten meistens größer als die podolischen, und werden aus Holzbalken gebaut und mit Stroh bedeckt. In einigen Gegenden, wie z. B. in Sokal, wo die Töpferindustrie betrieben wird, kann man bei wohlhabenderen Bauern einen mit charakteristischer Ornamentik verzierten Kachelosen sinden. Bei den Dniesterbewohnern



Bolfsgruppe aus Opryszowce (Bezirk Stanislau).

werden die Hütten gewöhnlich aus hölzernem Flechtwerk, welches mit Lehm angeworfen wird, hergestellt, und mit Schilf bedeckt.

Während die Bewohner der waldreichen Bug- und Styrniederungen nur sehr wenig sandigen Ackergrund oder Torfwiesen an den Flüssen besitzen und daher ihren Unterhalt mit der Axt in der Hand im Wald oder in Kohlen- und Theerbrennereien suchen, die San- und Dniesterbewohner mit Fischerei und Flößerei sich beschäftigen, treibt der

Podolier vorzüglich Ackerbau, treu seinem uralten Sprichwort: "Nemá to remiskó, jak kemisz ta czereskó" (das beste Gewerbe ist der Pssug). Daneben besaßt er sich ebensalls mit dem Handwerk, insoserne dies seine wirthschaftlichen Ansorderungen erheischen. Die nothwendigsten Geräthe weiß er sich selbst anzusertigen oder wenigstens auszubessern. Er hat sich aber auch auf dem Gebiete einer durchaus eigenartigen Hausindustrie als sehr tüchtig erwiesen und in den neuesten Zeiten scheint bei ihm die in dem Sprichwort: "U remisnyká zołotá ruká" (der Handwerser hat eine goldene Hand) zum Ausdruck gebrachte Anschauung sich Bahn gebrochen zu haben.

Die Ortsanlagen der Gebirgsbewohner, insbesondere aber der Huzulen, unterscheiden sich von solchen anderer Einwohner Oftgaliziens. Die Huzulendörfer, in engen Gebirgsethälern oder an minder steilen Bergabhängen gelegen, sind meistens stark bewohnt, allein ihre Gehöfte sind von einander abgesondert, oft eine halbe Stunde von einander entsernt und mit Obstgärten, Weideplätzen, ja sogar mit Waldungen umgeben. In der Mitte des Dorfes, in der Regel auf einem Hügel, ragt die aus Holzbalken in byzantinischem Stil gebaute Kirche mit drei oder fünf Kuppeln und einem rings um die Kirche angebrachten arcadensörmigen Säulengeländer hervor. Neben der Kirche befindet sich ein aus Holzgebauter Glockenthurm, gewöhnlich mit fünf, wenn auch kleineren Glocken versehen.

Die hugulenhütte (chyža) wird aus entzwei geschnittenen, mit ber flachen Seite nach Innen gekehrten Tannenstämmen gebaut und mit dünnen Brettern (drangei) ober Schindeln bedeckt. Die Eingangsthür und zwei nebeneinander angebrachte kleine, gewöhnlich mit einem Gitter versehene Fenster befinden sich an der Südseite der Hütte, ein Fenster an der Ditjeite. Durch das Borhaus (chorómy) gelangt man rechts in das Gastzimmer (świtłýcia). Links befindet sich das Wohnzimmer (pekarnia) mit der baranstoßenden Rammer (klif), welche ebenso wie andere ruthenische Wohnstuben eingerichtet sind, nur sind die barin befindlichen Hausgeräthe (Wandkasten, Truhe, Tisch) mit Schnigereien verziert und der in Huzulenhütten häufig vorkommende Kachelofen ist mit einer eigenartigen Ornamentik ausgestattet. Aus dem Borhaus führt eine niedrige Thur in den nur durch die Rückwand von der Wohnstube getrennten und mit einem niedrigen Dach bedeckten Stall, in welchem sich Schafe mit den Lämmern und Rälbern befinden, welche der Huzule Tag und Nacht in seiner Obhut hat. Das Hornvieh steht gewöhnlich in einem offenen mit Latten (worynie) umfriedeten Raume. Zum Schute gegen Baren und Wölfe find bie Huzulenhütten mit einer doppelten Einplankung versehen und erinnern sehr an die auf der Trajansfäule abgebildete "Datische" Burg. Neben der Hütte findet man nicht selten Obstbäume von besserer Qualität.

Die Lebensart des Huzulen bildet ein Übergangsstadium vom Nomadenleben zu festen Wohnsitzen. Erst in neuerer Zeit fingen die Huzulen an, Kartoffeln, Kukuruz, Bohnen

und dergleichen zu pflanzen, sonst leben sie von Viehzucht und ziehen eine eigene Race von Pferden, welche von Männern und Frauen (mit dem Spinnrocken in der Hand) geritten werden. Dieselben sind klein und ausdauernd und der Huzule kann diesem Thiere auch in der Nähe des steilsten Abgrundes sein Leben getrost anvertrauen. Es gewährt einen malerischen Anblick, wenn Männer, Frauen und Mädchen in einer kleineren oder größeren Karawane vom Hochgebirg zu Pferde mit ihren Waren in einen Marktslecken ziehen.

Die eigentliche Einnahmequelle des Huzulen ist aber die Almwirthschaft. Das Leben und Treiben auf der Alm (podonýna) gereicht ihm zum größten Vergnügen. Sein Lieblings-Instrument ist die lange Schalmei (trymbita), bei deren elegischen Klängen Huzulenscharen mit ihren Viehherden (túrmy) unter Anführung erfahrener Häuptlinge (watáżko) bei anbrechendem Sommer auf die Alm ziehen, um bis Mitte October die Alpenwirthschaft zu führen.

In hartem aber freiem Lebenswandel hat der Huzule im Schoß der Natur unverwüftliche Rraft und bewunderungswürdigen Scharffinn und Muth erlangt, so daß er auch die größten Gefahren nicht scheut. Mit dem Hackenstock in der Hand führt er ungewöhnlich geschieft und behend seinen Tanz (kolomýjka) auf. Er ist ein ebenso tüchtiger Steuermann als trefflicher Jäger. Neben diesen Vorzügen, unter benen noch Ginfachheit und Mäßigkeit im Effen, Ausdauer und Gaftfreundschaft hervorgehoben zu werden verdienen, dürfen auch Schattenseiten, wie Streit- und Rachsucht, ziemlich lare Moralität, Aberglauben und ein nur äußerliches Chriftenthum, schließlich auch Unbeholfenheit nicht verschwiegen werden. Er treibt zwar ebenfalls Hausindustrie, allein nur das äußerste Elend, welches leider nur zu oft den Hugulen heimsucht, ift im Stande, denselben aufzurütteln, um Arbeit und Erwerb aufzusuchen. Diese Arbeitsschen, die Verwegenheit und die Borliebe zu unbändiger Freiheit haben die Huzulen zu gefürchteten Räubern (oprysok) gemacht, so daß dieselben lieber Plünderungszüge gegen die Höfe ihrer Gutsherren oder gegen jüdijche Wirthshäuser unternahmen und noch am Anfange des laufenden Jahrhunderts in dem gangen Huzulengebiet mit ihrem Säuptling Olera Dowbuszäuk hauften, ftatt ehrlichem Erwerb nachzugehen.

Während der Huzule fast gar keinen Sinn für den Ackerbau bekundet, suchen die Bojken, deren Häuser in dichten Dörfern gruppenweise nebeneinander stehen, überall mit dem Pfluge selbst dem kargen Boden ein Bischen Erde abzuringen. Die Bojken sind nicht nur emsige Ackerbauer, sie züchten auch vorzügliches Hornviel. In der Noth entwickeln sie außerordentliche Thatkraft und legen einen großen Unternehmungsgeist an den Tag. In Ungarn kaufen sie Zwetschken und Weintrauben, gedörrtes Obst, Nüsse und Bryndza und verkaufen diese Artikel in Galizien, so daß sie im Handel auch den Inden das Feld streitig machen.

Volkssitten und Bräuche. — Das ruthenische Volk hat neben seiner Sprache und Nationaltracht auch seine Sitten und Bräuche im Großen und Ganzen bis auf den heutigen Tag bewahrt, von denen viele auf resigiöse und mythische Anschauungen einer vorgeschichtslichen Zeit zurückweisen und zugleich als Beweis dienen können, mit welcher Anhänglichkeit und Zähigkeit der Ruthene an dem Althergebrachten und von seinen Vätern Überlieferten zu halten pflegt. Der Sinfluß des Christenthums, das eifrige Bestreben der ruthenischen Geistlichkeit, die heidnische Überlieferung entweder ganz zu beseitigen oder mit der christlichen Lehre in Sinklang zu bringen, hat zwar in den althergebrachten Volkssitten und Bräuchen Manches geändert, Vieles ist der Vergessenheit zum Opfer gefallen; allein immerhin tressen wir viele Sitten und Bräuche, welche wir als werthvolle Überreste der alten Volksmythologie begrüßen können, obwohl die christliche Kirche denselben ihren Stempel aufgedrückt oder dieselben zum Theile Christianisirt hat.

Bor Allem wollen wir die häuslichen Sitten und Bräuche ichildern.

Naht die schwere Stunde für die Wöchnerin heran, so wird die Wehmutter herbeigeholt, welche gewöhnlich mit einem Laib Brod in das Haus kommt und beim Eintritte ein Gebet verrichtet. Hierauf wird die Wöchnerin, welche unterdeffen Alles aufgeräumt und in der Stube in Ordnung gebracht hat, dreimal rings um den Tisch geführt und mit geweihten Kräutern beräuchert. Kommt das Kind zur Welt, fo begibt fich ber Bater desselben in das Dorf, um Taufpathen (kumý) einzuladen, bei ärmeren Bauern ein Paar, bei wohlhabenderen dagegen zwei oder mehr. Über dem Bett der Wöchnerin wird an der Holzstange aus einem Leintuch ein Vorhang gezogen. Die Nachbarinnen und Berwandten tommen zu Besuch und jede von ihnen bringt ein Geschenk für die Wöchnerin, wofür sie dieselben gewöhnlich mit Branntwein (kosmáta) bewirthet. Die Pathen werden ebenfalls mit Branntwein bewirthet und begeben sich sodann zur Taufe (chrestyny). Der Bater bringt dem Geiftlichen in der Regel ein Suhn und zwei Laib Brod, die Wehmutter trägt das Kind und jedes Bathenpaar halt ein etwa meterlanges Stück Leinwand (krýżmo), worauf das Rind bei der Taufe gelegt wird. Die Taufe wird so schnell als möglich vorgenommen, um das Rind vor der Übermacht des bosen Geistes (didko) zu schützen. Nach dem Volksglauben kommt es nämlich vor, daß das Kind vom Teufel gestohlen und gegen ein anderes (widmina) eingetauscht wird. Um dies zu verhüten, brennt an bem Bett der Böchnerin, bei welcher auch das Kind liegt, eine Kerze (in der Regel eine dreiarmige trijcia) von der Geburt des Kindes bis zur Taufe.

Aus der Kirche zurückgekehrt, übergeben die Gevattersleute das Kind der Wehmutter mit den Worten: "Ihr habt uns das Kind geboren gegeben, wir bringen es getauft zurück", und wünschen dabei den Eltern des Kindes Glück. Abends versammeln sich die Gäste, die Weiber mit allerlei Nahrungsmitteln, die Männer dagegen mit Brod,

worauf der Hauswirth, sobald die Gäste am Tisch Platz genommen, Branntwein (bei Wohlhabenderen Apfelwein) credenzt. Dann wird das Abendessen verabreicht und nach demselben legt die älteste Pathin das Kind auf ein Kissen, und dies an ihrem Arme



Volksgruppe aus Weldzierz (Bezirk Dolina).

haltend, nimmt sie in die zweite Hand eine Kerze. Die jüngere Pathin dagegen sammelt auf einem Teller unter den Gästen Geldgeschenke für das Kind. Gäste und Gevattersleute kommen gewöhnlich auch noch am zweiten Tage zu Besuch (pochréstyny).

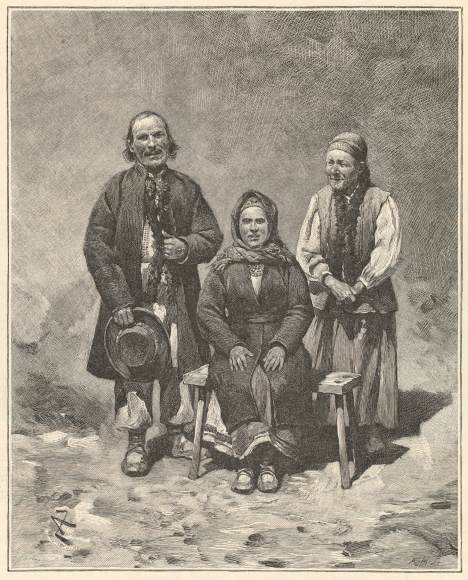
Sämmtliche Bräuche bei der Geburt (rodýny) und bei der Taufe des Kindes werden von entsprechenden Volkssprüchen und Volksliedern begleitet. In rührenden Liedern gibt auch die Mutter an der Wiege ihres Kindes ihren tiefinnersten Gefühlen Ausdruck. Die ruthenische Volkspoesie hat eine ganze Fülle von naiven, mitunter auch scherzhaften Wiegenliedern.

Es wandelt der Schlaf neben dem Fenster, Und der Schlummer neben dem Zaune. Und es fragt der Schlaf den Schlummer: "Sag', wo werden wir heute nächt'gen?" — — "Bo ein Stübchen warm ich finde Bohl mit einem lieben Kinde, Dort werd' nächt'gen ich und liegen, Und das herzige Kindlein wiegen!" (Simiginowicz-Stanfe überj.)

Der bedeutsamste Moment im weiblichen Leben, der Übergang von der Jungsfräulichkeit zum Frauenthume, wird bei den Ruthenen mit langdauerndem, umständlichem und reichhaltigem Ceremoniell geseiert, welches von hochpoetischen Hochzeitsliedern, von althergebrachten Bräuchen und Nationaltanz begleitet, alle anderen Sitten und Bräuche übertrifft. In Folge des wirthschaftlichen Verfalles der ruthenischen Bauernschaft wurden jedoch diese Hochzeitsbräuche vielsach eingeschränkt und haben Manches von dem früheren Prunk eingebüßt.

Der Herbst ift der entsprechendste und beliebteste Zeitpunkt für Beiraten, so daß selbst der Fasching als minder geeignet angesehen wird. Will ein Junggeselle heiraten, so wählt er einen angesehenen, bejahrten Mann (starosta), in manchen Gegenden zwei Staroften und gieht mit benfelben in das haus der Auserwählten, gewöhnlich spät am Sonnabend oder am Borabend eines Keiertages (ide na zaloty oder na swátanie), Fafttage ausgenommen. Die Starosten treten nach dreimaligem Anklopfen in die Stube ein und der erste bringt den Keirgtsantrag in Form eines witzigen Vortrages vor, während der Freier an der Thür stehen bleibt. Der Starosta erzählt, daß sie als Jagdgenoffen eines Kürsten (kniaź) eine Küchsin (oder ein Mardersweibchen) verfolgt hätten und nachdem fie auf ihre Kährte gekommen, hier angelangt seien und um Auslieferung berselben, nämlich um die Sand der Kürstin (kniahýnia, wie die Braut gewöhnlich benaunt wird) baten. Hierauf holt der Starosta eine Flasche Branntwein aus der Tasche hervor und bittet um ein Glas. Ift man bem Freier geneigt, dann bietet man bem Staroften icherzweise eine Wafferkanne, einen Rrug u. f. w. an. Bulett läßt ber Bater seine Tochter, welche während des ganzen Vortrages des Staroften am Ofen geftanden und benselben jum Zeichen ihrer Verschämtheit mit dem Finger gestochert hat, ein Glas bringen. Bringt das Mädchen das verlangte Glas, nippt fie an demselben und reicht fie es dem Freier, so ift dies ein Zeichen, daß fie in die Seirat mit dem betreffenden Freier willigt. Sind aber die Eltern ober das Mädchen damit nicht einverstanden, dann erwidern sie dem Starosten:

"Gott gebe euch von anderer Seite" und dann heißt es im Volksmunde, der Freier habe sich einen Kürbis geholt (distáw harbuzá) oder einen Reibkolben beleckt (obłyzáw makohin). Ift man dagegen dem Freier geneigt, was aus dem oben angeführten Verhalten



Bojfengruppe aus Grebenow (Begirt Strnj).

des Mädchens geschlossen werden kann, dann werden die Starosten und der Freier, sowie die dazu gesadenen Nachbarn bewirthet und die Versobung (zarúczyny oder rukówyny) geseiert. Den Starosten werden von der Braut gestickte Handtücher quer über den Arm Gasizien.

gebunden, dem Bräutigam dagegen ein großes Taschentuch. In der Regel werden bei dieser Gelegenheit die Verlobungsringe gewechselt und dazu entsprechende Verlobungs- lieder gesungen, z. B.:

Du mein graner Kufuk,
Wach' nicht auf so frühe,
Kuf' auch nicht so klagend!
— "Wie soll ich nicht klagen,
Wenn der Herbst schon eintritt?"
— Mütterchen Mariechens,
Wach' nicht auf so zeitlich,
Wein' auch nicht so bitter!
— "Ach soll ich nicht weinen?
Eine Tochter hab' ich

Und muß sie vermäsen."
— Schmück' dich nicht, o Hainchen,
Und erwecke Herzweh;
Schmück't euch nicht, ihr Haine,
Und erwecket Traner!
Denn ich traure tief und schmerzlich!
Geb' von mir die einz'ge Tochter
Uch, in eine fremde Gegend,
Nicht in die Verwandtschaft! (S.-St.)

hierauf geht der Bräutigam mit dem Starosten jum Pfarrer und bestellt die Cheaufgebote (zapowidy). Bei dieser Gelegenheit werden die Berlobten jum Pfarrer beschieden und muffen nachweisen, daß ihnen die Hauptgrundsätze der chriftfatholischen Lehre und die übrigen Gebete geläufig find. Die Berlobung ift aber noch nicht bindend, wenn auch die Cheverkündigung vor sich geht, und kann gelöst werden. Wurde dies vom Mädchen veranlaßt, dann find die Eltern desselben verpflichtet, dem Brautwerber die gemachten Auslagen zu vergüten. Will sich aber der Bräutigam seiner Erforenen vergewiffern, bann pflegt er mit bem Staroften zum zweiten, manchmal auch zum britten Mal in beren Haus sich zu begeben, um das lette Wort zu holen. Bei diesem Anlasse, słówyny genannt, wird auch die Mitgift (wino), welche in Kleidern und Bettzeug, wirthschaftlichem Inventar, nicht selten auch in Bargeld und liegenden Gütern besteht, vereinbart. Es wird auch vereinbart, ob die Berlobte das Haus des Bräutigams oder aber der Bräutigam das Haus seiner Braut beziehen foll, und im letteren Falle, wenn der Bräutigam besitzlos ift, heißt es: prystaw do neji na grunt i chatu. Auch der Armste trachtet, wenn auch ein blutarmes Mädchen, "des Hemdewaschens und Kleiderflickens wegen" (szczob bułó komú obipráty ta obłatáty), zu heiraten und es kommt äußerst selten vor, daß eine Jungfer ergraut (dosýdiła sia sýwoji kosý).

Nach erfolgter Cheverkündigung liegt es beiden Seiten ob, die zum Heiratsaufzug nöthigen Personen (drużýna wesilna) einzuladen. Die Drużyna des Bräutigams, welcher kniaż, d. i. Fürst, genannt wird, bilden: ein drúżda, Brautführer, und zwei piddrużby, d. i. Unterbrautführer, in der Regel junge, tanzlustige Gesellen, zwei Starosten, ältere angesehene Männer, von denen einer die Rolle des Wirthes im Hause des Bräutigams übernimmt; ferner zwei ältere, angesehene Frauen, swachy genannt, und eine switylka, ein junges Mädchen, in der Regel die Schwester des Bräutigams oder eine Berwandte

besselben, deren Benennung davon herrührt, weil dieselbe während der Trauung eine brennende Kerze (ehemals ein Schwert mit dem daran befestigten Licht) hält. Die drużýna der Braut, welche kniahýnia, d. i. Fürstin, genannt wird, bilden zwei Mädchen, von denen die eine drúżka, die andere piddrużka genannt, ein Junggeselle, diwóckij drúżda oder kozák und ein stárosta domowýj, welcher den Wirth im Hause der Braut abgibt. Die Starosten mit den Brautführern und anderem männlichen Gesolge heißen bojáry (ritterliche Herren); die Brautführer sind in der Regel beritten, die Pferde schön geschmückt. Dem Hochzeitsgesolge gehören auch die Musikanten an, deren Zahl von der Wohlhabenheit der



Anwesen in Aminiacz nächst Czorttow in Podolien.

Brantleute abhängt (in der Regel aber drei, daher troista muzyka, d. i. je ein Geiger und Baßspieler und ein Tambour, reszetó oder Cimbalspieler, cymbalista).

Die Hochzeit wird in der Regel am Sonntag geseiert. Am vorangehenden Donnerstag geht die Verlobte mit ihren Gesährtinnen (drúżka und piddrużka), um Sinngrün zu sammeln und ladet hierauf Abends zu sich mehrere Mädchen zum Kranzslechten (winkoplétyny) ein, zu welchem Ceremoniel auch der Bräutigam mit den Musikanten erscheint. Nachdem der Vater und die Mutter der Braut das Sinngrün gesegnet haben, winden die Drużken mit den gesadenen Mädchen einen Kranz für die Braut, einen anderen für den Bräutigam, wobei sie entsprechende Lieder singen. Hierauf werden alle von dem Bräutigam mit

Branntwein bewirthet und ber Tanz, wobei die Mädchen der Reihe nach ihr Haupt mit dem Kranze der Braut schmücken, bildet den Schluß dieses Ceremoniells. Schließlich werden beide Kränze zusammen auf zwei Laib Brod und diese auf den Tisch gelegt und bleiben dort bis zum Samstag vor der Hochzeit liegen.

Zwei Tage vor der firchlichen Trauung, nämlich am Freitag wird gleichzeitig im Hause der Braut und des Bräutigams das Backen des mystischen Hochzeitskuchens (u mododóho i mododóji płészczuł oder bhájuł korowáj) vollzogen. Zu diesem Zwecke werden sowohl in das Haus der Braut, als auch in jenes des Bräutigams von den Swachas 10 bis 20 Frauen (korowájnyci), je nach der Wohlhabenheit des Hausherrn, geladen, welche mit Mehl, Brod und anderen Geschenken kommen. Sie erhalten von der Hausfrauseines Weizenmehl, aus welchem der korowáj gebacken wird. Alle Vorbereitungen zum Backen des Hochzeitskuchens werden unter Leitung des Starosten gemacht und vom Gesang entsprechender Lieder, Trank und Tanz begleitet. So wird während der Zubereitung des Teiges gesungen:

Schafft nur alles Gute herbei Zum Korowaj, bem festlichen, Den Weizen, ben besten, Wasser vom Dunaj-Strom, Eier von Kameneć, Salz von Krakan her, Safran aus Danzig. Sei's ein Herrenbissen Geknetet von Swachen, Den schönen, jungen. (Szujski.)

Der fertige Teig wird auf dem Deckel des Backtroges geknetet und dem korowáj wird die Größe und runde Form des Backtrogdeckels gegeben. Hierauf wird der so geformte korowáj ringsum mit einem aus Teig gemachten Geflecht umgeben und an der oberen Fläche mit kreuzförmig aufgelegten Teigwalzen und in der Mitte mit zweien aus Teig gekneteten Täubchen, an den Kändern aber mit Kosen-Schnecken-ähnlichen und dergleichen Berzierungen geschmückt, wobei unter Anderem folgendes Lied gesungen wird:

Mond, du Mond aus dem Paradies, Leuchte unserem Korowaj. Er gedeihe, wie die Sonne, Wie die Blume blühe er.

Auch die Mutter Gottes wird im Gesang angerusen, um beim Dsenlegen des korowaj behilstlich zu sein. In den korowaj werden in der Regel vier Wachskerzen gesteckt. Der frisch gebackene korowaj wird mit Sinngründlättern, mit bunten Federn und rother Stickwolle geschmückt. Außer dem großen korowaj werden zwei längliche Kolatschen, die durch ein aus Teig gemachtes Kreuz zusammengehalten sind, und eine größere Anzahl von rundlich in Form von Fichtenzapsen geknetetem Teig (szyský) oder auch kleinere Kolatschen (husoczký), die als Hochzeitsgeschenke dienen, gebacken. Kommt das Gebäck glatt gebacken aus dem Dsen, so prophezeit man den Verlobten ein glückliches Leben. Nebenher werden bei dieser Gelegenheit die für die ganze Hochzeitssseier nöthigen Speisen und Getränke zubereitet.

Samstag in der Früh begeben sich die Verlobten in die Kirche, wo sie beichten und während des Gottesdienstes die heilige Communion empfangen. Vor dem Kirchgang wird aber das Haar der Braut von der drúżka auseinandergeflochten, glatt gekämmt und auf den Kopf derselben der aus Sinngrün (barwinok) gewundene Kranz gesetz, an welchen rückwärts zahlreiche bunte, meistens rothe und blaue, ellenlange Seidenbänder geheftet sind, die gleich dem gelösten Haupthaar frei herabwallend, eine schmucke Mädchengestalt recht hübsch zieren. In manchen Gegenden wartet die Braut so lange, bis der Bräutigam mit dem Brautsührer und den Mussikanten kommt. Dann setzt man die Braut auf einen Stuhl, der mit einem Pelz mit nach auswärts gekehrtem Haar bedeckt ist und nun schreitet der Brautsührer, der Starosta, die Mutter und hierauf die ganze Familie der Reihe nach heran, um der Braut das Kopfhaar auseinander zu flechten, welches Ceremoniell die Mädchen mit rührendem Gesang begleiten.

Nach dem Kirchgang kehrt jedes von den Verlobten in sein Haus zurück oder sie gehen noch in das Dorf, um Gäste zur Hochzeit einzusaden. Vor dem Ausgang ertheist die Mutter der Braut ihren Segen und beginnt mit der Ausschmückung des Bäumchens oder richtiger eines Zweiges, hilcé oder ilcé genannt. Dieses hilcé ist im Winter ein Fichtenzweig (in manchen Gegenden meterhoch), zu anderer Jahreszeit ein Weichsels oder Birnbaumzweig, welcher in ein Laib Brod (in manchen Gegenden in das Hochzeitsbrod) gesteckt und mit Haserähren, Waldholunder, Sinngrün, bunten Federn, verschiedenen Blumen, farbiger Stickwolle, Seide und Bändern geschmückt wird. Dieses reich verzierte Hochzeitsbäumchen steht während der ganzen Hochzeitsseier auf dem Tisch. Während der Ausschmückung desselben, an welcher die Estern der Braut und im Hause des Bräutigams die Estern und Gäste des letzteren theilnehmen, werden Hochzeitslieder gesungen:

Neben dem Zimmerchen, neben dem neuen, Fliegt eine Nachtigall und guckt ins Zimmer, Ja, ins Zimmerchen guckt sie hinein. Dort ihre Nester bauen die Dohlen! — Baut sie für euch und für mich, ihr Dohlen; Baut sie für euch aus Naute und Minze, Doch aus Federchen baut sie für mich! — Reben dem Zimmerchen, neben dem neuen, Schafft umber mein süßes Mariechen, Und in das Zimmerchen guckt sie hinein. Doch winden Mädchen duftige Kränzchen. Windet sie, Mädchen, für euch und für mich; Windet sür euch sie aus Kante und Minze, Mir aber macht sie aus Kumerarün!

Ein Üstchen von der Tanne, Ein Reis vom rothen Schneeball, Ein Kräntlein auch vom Immergrün, Und vom Basilienkraute! Ein Üstchen — eine Tanne, Von oben bis unten ein Schneeball! (S.-St.) Nun wird die Braut im festlichen Anzug mit zwei Brautjungfern ins Dorf geschickt, wo sie jedes Haus betritt und um Segen angeht, ältere oder angesehene Personen nach breimaligem Fußfall; anderen füßt sie die Hand, die Unverheirateten dagegen ins Gesicht. Während dieses Rundganges singen die Brautjungfern entsprechende Lieder. Der Bräutigam geht ebenfalls mit seinen Brautführern herum, um Gäste einzuladen.

Nach beendetem Rundgang im Dorfe kehrt der Bräutigam nach Hause zurück und schieft seine Brautführer zur Braut mit Hochzeitsgeschenken, bestehend aus einem etwa drei Meter langen Stück seiner Leinwand (rantúch), einem rothen Kopftuch und einem mit fardiger Seide, Stückwolle und Basilienkraut geschmückten Kolatschen. Dafür bringen sie dem Bräutigam ein von der Braut für denselben gesticktes Hemd und einen ähnlichen Kolatschen. Nach gegenseitiger Austheilung von Hochzeitsgeschenken, welche Ceremonie darówanie heißt und von gegenseitigem Segen und Gesang begleitet wird, wird die Braut in ihrem Hause und der Bräutigam in dem seinigen seierlich hinter dem Speisetisch auf den posád (auch posáh), d. i. auf einen mit nach auswärts gekehrtem Pelz überdeckten Sitz gesetzt, wobei verschiedene Lieder über das künstige Los, über die Liede der Estern und Verwandten und über den korowáj gesungen werden:

Man kennt Mariechen,
Die schöne Baise,
Die ihr Heiratsgut sorglich hegt,
Indeß ihr Aränzchen,
Bohl ganz aus Beilchen,
Mit dichtem Stanbe sich belegt.
Uch, ihr Bäterlein
Beilt schon lange beim lieben Gott!
Es brennt seine Seele wie ein Flämmchen roth,
Und betet zum himmel in ihrer Noth:

"D, laß mich hinab, o Herrgott mein, Mit der Wolke ins Dörschen, Mit dem Regen zur Erde, Mit der Sonne zum Fenster, Damit ich sehe Wein Kind auf der Erde, Auch wer ihm das Hochzeitssest machen werde." — Wenn's die Leute ihm veranstalten, Wird es leid thun dem Alten. (S.=St.)

Die sentimentale Stimmung wird nicht selten von humoristischen Episoden und Liedern unterbrochen.

In manchen Gegenden ist es Brauch, daß der Bräutigam mit seinem ganzen Gefolge sich selbst in das Haus seiner Braut begibt, um derselben die Hochzeitsgeschenke darzus bringen. Diesen Zug eröffnet der Starosta, das Hochzeitsbäumchen über seinem Haupte haltend. Die angekommenen Gäste nehmen Platz am Tisch und die Braut verabreicht hier ihre Hochzeitsgeschenke dem Bräutigam. Dann werden Alle bewirthet und es wird bis spät in die Nacht getanzt.

Hie und da wird der posád bei der Braut und ebenso auch bei dem Bräutigam auf folgende Art gefeiert: Den Chrenplat am Tisch unter den Heiligenbildern (na pokúti) nehmen die Eltern und die Großeltern (wenn sie noch leben) ein, und jedes von ihnen hält je

zwei Laib Brod zur Segenertheilung. Die Braut kommt mit dem Brautführer herein und bittet die Eltern und Großeltern drei Mal fußfällig um den Segen, welche Ceremonie von Mädchen mit entsprechenden Gesängen begleitet wird. Hierauf führt der Brautsführer die Braut drei Mal um den Tisch, setzt sie dann auf den Ehrensitz und nimmt selbst neben ihr Platz. Auf der anderen Seite setzen sich neben der Braut die Brautjungfern,



Griechisch-katholische Solzkirche in Storodnice nächft Czortkow.

weiterhin die übrigen Mädchen und beginnen Lieder zu singen. Vor der Braut steht auf dem Tisch das Hochzeitsbrod und ein Teller für Geldgeschenke, in welchen jeder, vom Vater angefangen, eine Geldmünze wirft. Dann folgt Bewirthung und Tanz. Auf dieselbe Art wird der posäd auch bei dem Bräutigam geseiert. Die Tanzunterhaltung beginnt in der Regel mit der sogenannten kolomýjka und schließt mit dem kozák. Der Tanz wird immer von Gesang begleitet, indem ein Tänzer zu singen anhebt und alle

übrigen den Gesang fortsetzen, dann ein anderer Tänzer beginnt u. s. f. Musikständchen schließen die Feierlichkeiten am Samstag, welchem der Trauungstag folgt.

Sonntag früh bringen die Musikanten vor den Fenstern des Bräutigams ein Ständchen (na dobry-deň — Guten Morgen), welches an die Melodie des Schwalbengezwitschers erinnert. Dann folgt ebenso ein Ständchen vor den Fenstern der Braut, worauf sie zum Bräutigam zurückschren, welcher unterdessen sich zur Trauung (doszlúbu) vorbereitet. Die Swachen schmücken jetzt für den Bräutigam das Hochzeitsbrod, indem sie in die Mitte desselben einen vielästigen Zweig stecken, welcher dann mit Sinngrünn, Basilsenkraut, Haferähren, Raute und dergleichen umwunden und an den oberen Spizen mit Üpseln verziert wird. Hierauf setzt man den Bräutigam auf die Bank (na oskóni), der Starosta kämmt sein Haar und setzt ihm die mit einem Sinngrünkranze umwundene Pelzmütz auf. Dann bittet der Bräutigam seine Eltern kniend um ihren Segen. Hierauf schreitet der Starosta, den geschmückten korowáj in den Händen, dem Hochzeitszug voran, welcher sich unter Sang und Klang zur Braut begibt. An der Spize des Zuges reitet ein hübscher Junggeselle mit der Hochzeitsschne (das ist mit einem rothen an einer Stange beseltigten Tuch) und heißt daher chorúżyj (Fähnrich). Unterwegs pflegt derselbe auch zu tanzen und besteigt sodann sein Pferd wieder.

Unterdessen werden auch im Hause der Braut Vorbereitungen zur Trauung getroffen. Nach dem ihr gebrachten Ständchen macht die Braut ihre Hochzeitstvilette. Sie setzt sich auf die mit umgekehrtem Pelze bedeckte Bank oder auf den Backtrog, worauf ihr das Haar vom ledigen Bruder oder seinem Stellvertreter (in manchen Gegenden vom Vater selbst) gelöst wird. Dann kämmen die Brautjungsern das Haar und schließlich wird auf das Haupt der Braut zum letzten Mal der Sinngrünkranz gesetzt. Auch diese Ceremonie begleiten rührende Lieder:

Längs des Waldes ein weißer Weg führt, Ein gegrad'ner Brunnen den Wald ziert; Ein rother Schneedall steht neben dem Brunnen, Dorthin suhr Hänschen mit den Brautwerbern. Ihm vertrat den Weg der Schneedall dorten, Mit dem Säbel begann er den Schneedall zu schlagen, Da begann der Schneedall schneedall zu klagen: Nicht deinetwegen bin ich gepflanzt hier lange Jahre, Doch deinetwegen liegt Mariechen geschmückt auf der Bahre! (S. = St.)

Sobald der Hochzeitszug mit dem Bräutigam vor dem Hause der Braut angekommen und mit Sang und Klang in die Wohnstube eingetreten ist, nehmen die Eltern den Ehrensplatz ein und ertheilen zuerst der Braut, dann dem Bräutigam, welche sich knieend verneigen, den Segen. Dann steckt die Braut dem Bräutigam ein länglich zusammengelegtes Tuch in

ben Gürtel, so daß dasselbe tief an der Seite herabhängt. Die Bojaren beschenkt sie mit gestickten Handtüchern eigener Arbeit, welche von denselben ebenfalls an den Gürtel gesteckt werden. Die Mutter gibt der Braut zwei Laib Brod (der Bräutigam hat auch sein Brod mit sich als Opfergabe für die Kirche) und bespritt das Brautpaar mit geweihtem Wasser, welches noch alle Anwesenden, auch kleine Kinder nicht ausgenommen, um Segen angeht. In manchen Gegenden wird das Brautpaar von der Mutter nach altem Brauch mit Hopfen überschüttet. Hierauf begibt sich der Hochzeitszug (wesilé oder pójizd) mit Gesang zur Trauung in die Kirche. Den Zug eröffnet der Fähnrich zu Pferde, dann folgt ebenso der Bräutigam mit dem Brautwerber und dem Starosten mit dem korowáj, in der Regel auf einem Bagen, welchem gewöhnlich ein vierspänniger Wagen mit der Braut in Gesellschaft von Družsen und Swachen folgt. Den Schluß bilden die Musikanten, welche auf dem Rückweg von der Trauung spielen. Bei den Huzulen pflegt der ganze Hochzeitszug, auch die Frauen und Mädchen nicht ausgenommen, sich zu Pferde in die Kirche zu begeben. In manchen Gegenden ist die Reihenfolge der Theilnehmer dieses Zuges eine andere.

Die Tranung wird gewöhnlich nach der heiligen Messe vorgenommen. Nach der Tranung kehrt der Hochzeitszug in derselben Ordnung unter Sang und Klang und zwar die Braut in ihr, der Bräutigam dagegen in sein Haus zurück; in vielen Gegenden begibt sich der ganze Zug in das Haus der Braut. An der Schwelle des Hauses wird das Brautpaar von den Eltern mit Brod und Salz begrüßt, gesegnet und beglückwünscht, wobei sich dasselbe ehrerbietigst verneigt. Dann macht das Glas mit Branntwein die Kunde in der Gesellschaft, welche hierauf in die Wohnstube eintritt. Das Mittagessen beginnt, wobei das Brautpaar den Ehrenplatz einnimmt. In vielen Gegenden sindet das Mittagessen für die Braut und ihr Gesolge in ihrem Hause, für den Bräutigam und sein Gesolge in seinem Hause stefolges mit Gesang zu seiner Braut, welcher zu Ehren die Mädchen inzwischen wehmüthige Lieder von dem Glück im elterlichen Hause, von der Wehmuth des Scheidens, aber auch von der Liebe zum Geliebten gesungen:

Dohlen sliegen in drei Reihen Und voran der Kukuk, Ließen sich in Hainen nieder, Auf dem Schneeball der Kukuk. Dohlen singen an zu krächzen, Kukuk an zu rusen. — Ach was russk und klagst du heute, Du mein grauer Kukuk? Ürgert Dich dein Flug, dein nied'rer, Oder dein Rus, dein früher? Dorten wandeln Brantjungfrauen, Alle in drei Reihen, Schön Mariech n voran schreitet, Setzt sich auf den Sessel, Auf die Bank die Mädchen. Alle singen an zu singen, Doch Marie zu weinen. — Ach was weinst und klagst du heute, Jugendlich Mariechen? Tranerst du nun's blonde Zöpschen, Um der Jungfran Schönheit? — "Mädchen tanzen, Zöpfe fliegen, Nicht mehr din ich ihnen, Selbst wenn sie mich mild aufnehmen,

An ihr Herz mich drücken, Sagen sie mir nicht die Wahrheit: Geh', laß Dich im Zimmer schauen — ""Ach, dort sitzen junge Frauen!"" (S.=St.)

Sobald der Neuvermählte mit seinem Gesolge am Hausthore erscheint, wird dieses von einer Art Wache vertheidigt, dis dieselbe dem Bräutigam gegen Bewirthung mit Branntwein Einlaß gewährt. Drinnen werden Lieder angestimmt, in denen der Vater und dann der Bruder aufgesordert werden, der Neuvermählten Schutz zu gewähren. Der Bruder macht sich wirklich mit einem Säbel aus Holz daran, seine Schwester zu vertheidigen, allein der vom Bräutigam gespendete Branntwein und die verabreichten Geldgeschenke und dergleichen überwinden jeden Widerstand und nun zieht der Starosta mit dem korowáj ein. Die Neuvermählte sitzt auf dem Chrenplatz, zu beiden Seiten derselben ihre Brüder, die als kriegerische Kozaken ihre Schwester vertheidigt haben. Zetzt wird denselben von dem Neuvermählten das Lösegeld für ihre Schwester angeboten und dies veranlaßt die Brüder und die Mädchen, welche an der Seite der Neuvermählten saßen, dem Bräutigam den Platz neben der Braut einzuräumen. Dabei werden von den Swachen und Druzken entsprechende Lieder gesungen:

Eile, Brüderchen, hole sie ein, Entreiße ihnen das Schwesterlein! — Es eilte das Brüderchen, bekam sie doch nicht! Der Brantführer wegen erkannte er sie nicht! Der Musik wegen hörte er sie nicht! Er hörte ein Stimmchen, bekannt war sein Ton, Doch leider am Hofe des Schwiegervaters schwelle, Da sagte sie ihm "Guten Abend" gar schnesse. —
"Guten Abend, lieb' Bäterchen, ich Dir sage, Nimm mich auch zu Dir für alle meine Tage, Weil die Nacht mich erreichte, Der Reif mein Kleidchen bleichte, Der Tau mein Zöpschen besetzte, Die Thräne mein Gesichtchen benetzte!" (S. St.)

Diese Ceremonie erinnert an die vom Chronisten Nestor erwähnten Hochzeitsgebränche der Derewlanen, nämlich an die gewaltsame Entführung oder an den Kauf der Braut. Dies bestätigt auch der am Schluß der Hochzeitsseierlichkeiten übliche Festzug der Eltern und Geschwister, welche das Brautpaar nach dessen Übersiedlung in das Haus des Bräutigams besuchen, wobei sie in einem Liede als Verkäuser begrüßt werden.

Nachbem sich der Vermählte den Plat bei seiner Braut erfauft hat, schreitet der Brautführer zur Theilung des Hochzeitsbrodes, um damit die ganze Familie der Braut und alle guten Bekannten und Nachbarn zu beschenken, was von dem Starosten unter Sang ausgeführt wird. Nach der Vertheilung des korowaj wird geschmaust und die Nacht über getanzt. Vor Tagesandruch schieft sich das Gesolge des Bräutigams zur Rücksehr in sein Hans an und hat auch die Braut mitzunehmen. Diese hat sich unterdessen versteckt, so daß sie nicht leicht aufzusinden ist. Sobald sie aber gesunden ist, wird sie auf den Ehrenplat am Tisch gesetzt, während sich neben ihr auf der einen Seite die Brautjungsern,

auf der andern die Swachen setzen. Die Brautjungsern nehmen der Braut den jungfräulichen Kopfputz (d. i. den Sinngrünkranz mit den Binden) ab, und singen dabei entsprechende Lieder, deren Thema, das Scheiden aus dem Jungfernstande, die junge Frau dis zu Thränen rührt. Die Mutter (in manchen Gegenden die Swacha) nähert sich dem Tisch mit der perémitka (auch námitka oder serpánok aus seiner Leinwand, hie und da aus Mull oder Tarlatan) und bedeckt, indem sie drei Mal das Kreuz macht, mit derselben den Kopf der jungen Frau. Bei den Huzulen werden der Braut die Haarslechten vom Bräutigam abgeschnitten. Diese Ceremonie gibt reichen Stoff zu wehmüthigen, mitunter auch humoristischen Liedern, deren satirische Spitze vor Allem gegen das männliche Geschlecht gekehrt ist. Es wird hierauf alles zur Mitgist der jungen Frau Gehörige auf einen Wagen



hugulenhütte in Jawornif am Schwarzen Czeremosz.

geladen und das Brautpaar bereitet sich zur Abreise vor. Jetzt nehmen die Eltern der Braut den Chrenplatz ein, um dem jungen Sepaar ihren letzten Segen zu ertheilen. Hierauf wird letzterem Branntwein credenzt und dann fährt dasselbe mit seinem ganzen Gefolge unter Sang und Klang ab.

Das junge Chepaar wird von der Schwiegermutter, welche in einem mit dem Fell nach auswärts gekehrten Pelz zum Zeichen des Reichthums und der Fruchtbarkeit erscheint, begrüßt, so wie sich dies nach der Trauung im Hause der Braut zugetragen hat. Nach dem Schmaus, welcher darauf folgt, muß die Schwiegertochter (newistka) im Hause der Schwiegermutter (swekrücha) verschiedene Arbeiten verrichten, um zu beweisen, daß sie eine gute Hausfrau sein werde. Darnach wird von dem Brautführer und der Swacha das junge Chepaar in die Kammer geführt. Dort wird der jungen Frau von der Swacha die Haube angelegt und dann muß die Frau ihrem Manne die Stiefel ausziehen, in denen sie einige Silbermünzen als Geschenk für sich sindet. Dieser alte Brauch wird sichon bei

Nestor erwähnt, wo die Tochter des Plocker Fürsten, Rogneda, sich dagegen sträubt, dem Sohne einer Stlavin, Wladimir, die Schuhe auszuziehen, d. h. ihn zu heiraten. Die junge Frau wird dann noch mit der Peremitka umhüllt und in die Stube zurückgeführt, wo sie die Swachen in entsprechenden Liedern als Frau (mododýcia) begrüßen.

Montag früh begibt sich die junge Frau in Begleitung des Brautsührers und zweier Swachen in die Kirche zur Sinsegnung (do wýwodu) durch den Pfarrer. Am Dienstag machen die Eltern der Braut dem jungen Shepaar einen Besuch, indem sie in Begleitung des Starosten den Rest der Mitgift (prýdane) in der Truhe mitbringen. Schmaus und Sang schließen in der Regel die Hochzeitsseierlichseiten.

Ist eines vom Brautpaar Witwer oder Witwe, dann wird das Hochzeitsfest mit geringerem Aufwand geseiert, zumal wenn beide dem Witwenstand angehören. Ist eines der Brautleute Waise, dann übernehmen die nächsten Verwandten die Rolle der Eltern.

Auch die Bräuche, welche sich an den Todesfall knüpfen, sind interessant, obwohl schon manches von dem Althergebrachten im Verlöschen begriffen oder in Vergessenheit gerathen ist.

Den Tob (smert) personifizirt das ruthenische Bolf als ein altes Weib von ungewöhnlicher Schnelligkeit, in weißem Gewande mit einer Sense, mit welcher sie dem Leben des Menschen ein Ende macht. Die Pest, Cholera und dergleichen epidemische Krankheiten personifizirt das ruthenische Bolk als ein altes Weib mit Schausel und Kehrbesen. Das Volk glaubt, daß die Seele des Verstorbenen, gleich einem Vogel dem Körper entslogen, auf ein an der Wand hängendes Vild sich setze und noch in der Nacht nach dem Begräbniß in die Wohnstube komme. Daher stellt man an das Fenster einen Vecher voll Trinkwasser und einen Vrodranst, damit die Seele, wenn sie das Haus verläßt, auf die weite Reise sich daran labe und sättige. Dem Verstorbenen gibt man außer Weißwäsche selten eine andere Kleidung ins Grab, nur der Kopf wird immer dem Alter und Stande gemäß bedeckt. Den Männern gibt man eine Pelzmüße und den Hochzeitssgürtel (Junggesellen mit einem Sinngrünkranze geschmückt), den Frauen den üblichen Kopspuß (perémitka), den Mädchen einen Sinngrünkranz. Mädchen kleidet man überhaupt in einen Hochzeitsanzug.

Besonders ergreifend ist das Begräbniß eines verlobten Mädchens, welches ganz wie zur Trauung gekleidet wird. Frauen und Mädchen legt man, obwohl selten, gelblederne Stiefel an, Männern werden die Füße gewöhnlich in Leinwand eingewickelt, damit sie nicht barfüßig zum jüngsten Gericht erscheinen. In den Sarg (domowýna) wird den Frauen, Mädchen und Junggesellen ein Taschentuch zur rechten Hand gelegt; in ein Ende desselben werden in der Regel zwei Kreuzer eingebunden, den Männern dagegen in die Pelzmüße genäht, ein Brauch, der an den Obolos der alten Griechen erinnert.

Die Leiche wird auf der Bank am südlichen Fenster der Wohnstube aufgebahrt und erst vor Beginn des Leichenzuges in den Sarg gelegt, nachdem der Priester das übliche Leichenzebet gesungen und die Leiche sowohl als auch den Sarg mit Weihwasser besprengt hat. Beim Hinaustragen der Leiche wird an der Schwelle des Hauses dreimal mit dem Sarge angestoßen zum Zeichen des letzten Abschiedes des Verstorbenen von seiner Familie. Dann wird die Thür des Hauses sofort geschlossen, um weitere Todesfälle in der Familie zu verhüten. Zu demselben Zwecke wird an den Platz, wo die Leiche aufgebahrt war, ein Beil gelegt. Ist der Friedhof in der Nähe, so wird die Leiche auf einer mit schwarzem Tuch bedeckten Tragbahre getragen, sonst aber auf einem mit Ochsen (selten mit Pferden, nie aber mit Stuten) bespannten Wagen, in manchen Gegenden auf Schlitten auch im Sommer geführt. Der Sarg wird mit einem Stück Leinwand, in manchen Gegenden mit einem gestickten Leintuch bedeckt, das hierauf in der Regel dem Kirchensänger, der bei der Leiche den Psalter gelesen, zu Gute kommt.

Bei dem Leichenzug eines Mädchens, besonders aber eines verlobten wird das bei Hochzeiten übliche Gefolge (Brautjungfern, Brautführer und dergleichen) gewählt, welche mit der Vertheilung jener Geschenke betraut werden, die beim Hochzeitszuge vertheilt werden sollten. Das von der Verstorbenen gestickte Leintuch wird an das dem Leichenzuge voransgetragene Kreuz gebunden. Den Starosten und Swachen werden ebenfalls Leintücher über die Schulter geschlagen, die Brautjungsern schmücken ihre Köpfe mit schwarzen Vinden und schreiten mit brennenden Kerzen einher. Unterwegs hält der Zug mehrmals an und der Pfarrer liest dann das Evangelium.

Dem Leichenzuge folgen außer Verwandten und Nachbarn noch Alageweiber, welche dem Schmerz über den Verlust des Verstorbenen in lauter Weise Ausdruck geben. Der Sarg wird mittelst einer auseinander gewickelten Leinwandrolle ins Grab herabgelassen. Nach der üblichen sogenannten Versiegelung des Grabes durch den Priester, wirst jeder von den Anwesenden drei Mal eine Handvoll Erde in das Grab mit den Worten: "Federleicht sei dir diese Erde!" Die Verwandten wersen außerdem ein wenig davon in den Hemdenbausch, damit sie nicht lange trauern. Auf das Grab seht man in der Regel ein hölzernes Areuz mit einer Inschrift. Nach dem Begrädniß versammeln sich die Verwandten und Nachbarn zum Todtenschmaus (stypa), welcher noch vielsach an die alten Todtenseier (tryzna) erinnert. Zu demselben wird gewöhnlich auch der Pfarrer mit dem Airchensänger und den Kirchenbienern geladen. Unter anderen Speisen wird gekochter, mit Honig und Mohn zubereiteter Weizen verabreicht, von welchem jeder vor dem Schmaus drei Löffel für das Seelenheil des Verstorbenen ist. Für die Bettler wird ein besonderer Schmaus im Hofraum veranstaltet. Um dritten Tage nach der Vestattung wird ein Todtenamt (daher tretyny genannt) geseiert, die daran Theilnehmenden stehen mit Kerzen in der Hand;

zu dem darauf folgenden Gastmal werden nur die Verwandten und die nächsten Nachbarn geladen. Dasselbe geschieht am neunten (dewiátyny), am vierzigsten Tage (sorokówyny) und am Jahrestage (rokówyny).

Selbstmörder werden auf Areuzwegen oder im Graben an einem Friedhof bestattet. Nach dem Volksglauben irren sie als Todesgespenster (opýr) so lange Nachts herum, bis man einen Sschenpfahl in das Grab gestoßen und auf diese Art die Leiche sestgenagelt hat. Die Seelen ungetauft verstorbener Kinder (poterczáta) sliegen Abends in der Nähe des Bestattungsortes in der Lust herum und bitten die Vorübergehenden um Tause. Deswegen werden dieselben an Orten bestattet, wo viele Menschen herumgehen. Wenn der Vorbeisgehende ihre Stimme hört und in diesem Augenblick ihnen etwas nachwirft und dabei einen Namen ausspricht, sind sie schon getauft. Nach sieben Jahren werden sie in Erdsoder Waldgeister (mawký semylitky oder rusalký) verwandelt.

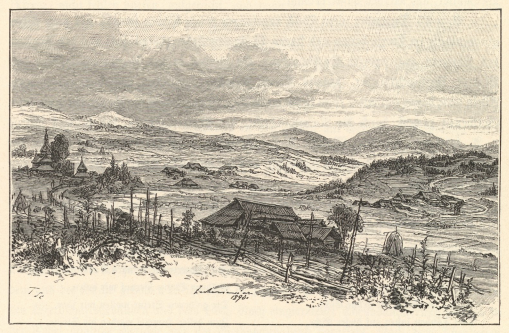
Die bei den Jahresfesten üblichen Sitten und Bräuche haben zwar durch den Einfluß des Christenthums wesentliche Ünderungen erfahren, doch ihr archaistisches Gepräge nicht ganz eingebüßt. Der ruthenische Festkalender hat eine Menge von Bräuchen und Ceremoniellen aufzuweisen, die auf bestimmte Tage des Jahres fallen und die Forschung hat unwiderleglich nachgewiesen, daß die meisten dieser Bräuche solaren Ursprungs und deutliche Überreste heidnischer Anschauungen sind.

Zum Schluß des alten und zu Anfang des neuen Jahres fallen die Weihnachtsfeste (Rizdwó, rizdwiáni świáta, kólady), welche einen Festchsluß vom 24. December (alten Sthls) bis inclusive 6. Januar bilden und die eigentlichen Weihnachten, das Neujahr und das Fest der Erscheinung (Taufe Christi) umfassen. Die hauptsächlichsten Bräuche beziehen sich auf die Borabende (heiliger Abend światýj wéczer) dieser Feste und erinnern an die zur Zeit der Wintersonnenwende fallende Feier des Aufgehens, des Geburtstages der neuen unbesiegten Sonne, welche dann im christlichen Kalender durch die Feier des Jahresetages der Geburt Christi ersest wurde.

Der Borabend der Weihnachten heißt "perszyj swiatýj weczer" (der erste heilige Abend) oder boháta kutjá, weil unter den zahlreichen Gerichten das Weihnachtsgericht aus gekochtem, mit geriebenem Mohn und Honig eingemachtem Weizen (kutjá) die Haupt-rolle spielt. An diesem Tage wird strenge gefastet. Nach Sonnenuntergang bringt der Hauswirth in die Wohnstube Streu, womit der Fußboden bestreut wird, ein Bündel Hen und eine Garbe Weizen oder Korn und stellt dieselbe mit den Ühren nach oben gewendet auf die Bank in die Ecke der mit Heiligenbildern geschmückten Wand (na pokútji), während das Hen mit einigen Zehen Knoblauch zum Schutze gegen Krankheiten unter das Tischtuch gebreitet wird. Streu (didúch) und Weizengarbe (did genannt) erinnern an den von den heidnischen Ruthenen ehemals angebeteten Donnergott (Pérun), der in den betreffenden

Liedern mit der Bezeichnung der Alte (Altvater did) vorkommt und ein Analogon an Donnar-Thorr, welchen man ebenfalls den Altvater nannte, findet.

Den did in die Wohnstube hereinbringend, wünscht der Hauswirth allen ein gesegnetes Jahr. An einigen Orten wird auf den Tisch das Pflugtsterz gelegt, damit Maulwürfe und Feldmäuse den Feldern keinen Schaden anrichten. Nun schreiten alle Inwohner des Hauses zum Abendsesstesse, welches der Hauswirth mit dem Einschenken von Branntwein einleitet. An vielen Orten beginnt man nach christllicher Art mit dem Brechen und Genießen des geweihten Weizenbrödchens (próskurka).



hugulendorf der Gemeinde hryniama "Na Betenim" am Schwarzen Czeremosz.

Das Festessen, welches aus mit Graupen gefüllten Sanerkrautblättern, Mehltaschen, Erbsen mit Kraut, gedörrtem Fisch und Obst und dergleichen Gerichten besteht, schließt unbedingt mit der kutjá. Sobald dieses Weizengericht an die Reihe kommt, nimmt der Hauswirth einen Löffel voll und wirft ihn gegen den Dachboden. Aus der Anzahl der anhaftenden Weizenkörner prophezeit er über die Resultate der Bienenzucht im neuen Jahre. Der Topf mit der kutjá und den in dieselbe gesteckten Löffeln wird neben der Garbe über Nacht hingestellt in der Meinung, daß die Seelen der verstorbenen Angehörigen davon in der Nacht etwas verzehren.

Um heiligen Abend sucht man durch abergläubische Bräuche die Zukunft zu erforschen oder Glück herbeizuführen. Die Mädchen gehen vor die Thüre, um zu lauschen, von welcher

Seite sie einen Hund bellen hören, da von dieser Seite der Bräutigam kommen wird. Man belauscht auch gerne das Stallvieh, welches an diesem Abend die Fähigkeit haben soll, mit menschlicher Stimme zu reden. Der did oder diduch bleibt in der Wohnstube bis zum Neuzahr, die Garbe dagegen bis zur Tause Christi. Das Hen vom Weihnachtstisch gibt man dem Stallvieh oder macht daraus Nester für das Hausgeslügel, das Weihnachtssstroh bindet man um die Obstbäume, wodurch die Fruchtbarkeit gefördert wird. Nach Tisch tragen die Kinder Weihnachtsgeschenke (koladá), welche aus verschiedenem Weihnachtssegebäck und Weihnachtsgerichten bestehen, zum Pfarrer, zu den Tauspathen und zur Wehmutter, und werden dafür belohnt.

Vom 25. Dezember alten Stils angefangen gehen Kinder sowohl, als auch Altere gruppenweise im Dorfe herum und singen Weihnachtslieder (koladájuť) vor den Fenstern des Pfarrers und anderer Dorfbewohner. Es werden in der Regel insbesondere dem Pfarrer Weihnachtslieder (koladá Plural kólady) christlichen Inhaltes vorgesungen. Allein viele davon enthalten einen tiesen mythischen Sinn, obwohl die Namen der heidnischen Gottheiten zumeist durch die Namen Christi, der Mutter Gottes, des heiligen Petrus u. A. substituirt wurden. Manche Weihnachtslieder hinwieder tragen das Kolorit der Fürstenperiode der ruthenischen Geschichte und die mythische Unterlage ist hier durch eine historische ersetz.

Wir wollen des Beispiels wegen ein durchaus heidnisches kosmogonisches Weihnachts= lied anführen, welches in wortgetreuer Übersetung lautet:

Als noch die Welt nicht da gewesen, Fehlte der Himmel, sehlte die Erde; Das Weer, das blane, war nur vorhanden, Mitten im Weere die grüne Esche. Drei Tauben saßen auf dieser Esche, Die Weltenschöpfung wurde berathen: "Geh'n wir behende zum Weeresgrunde,

Den Sand, den feinen, wollen wir holen, Zur schwarzen Erde wird Sand, der feine. Goldene Steine hierauf wir holen, Die goldenen Steine wollen wir säen. Zum hellen Himmel werden die Steine, Zur sichten Sonne, zum Mond dem weißen, Zur Morgenröthe, unzähl'gen Sternen." (Sz.)

Die Dorfburschen pflegen die Weihnachtsslieder vorzusingen, indem sie dabei mit der "Ziege" herumgehen. Gewöhnlich sind es zwei Burschen, von denen der eine als Ziege, der andere als Greis verkleidet ist. Dabei treiben sie verschiedene Spässe und bitten zuletzt um eine Entsohnung. Von dieser Ziege heißt es in den Weihnachtsliedern, daß dieselbe "goldene Hut und wohin sie nur tritt, dort gedeiht Korn, wohin sie nicht hingeht, dort lagert sich das Getreide". Die Ziege sagt, daß "sie die Jäger nicht fürchtet, nur den Greis mit dem Graubart". Der Greis (did) ist der Winter= oder Frostgott, der Feind der Sonne und aller Lichtgewalten. An manchen Orten, besonders in Städten gehen die Weihnachtssänger (koladnyký) mit einem mond= oder sternförmigen Transparent (źwizdá) herum.

Vor dem Fenster angekommen, bitten sie den Hauswirth um die Erlaubniß, Weihnachtsslieder vorzutragen und nach beendigtem Liede wünscht der Führer der Weihnachtssänger ein gesegnetes Jahr dem Hauswirth, seiner Familie und seiner ganzen Wirthschaft. Dasür werden die Sänger bewirthet und beschenkt. Das bei dieser Gelegenheit gesammelte Geld wird für Kirchenzwecke gespendet.

Am Borabende des Neujahrs (szczédryj véczer), das ist am Melanietage (na Malánky) wird ebenfalls, wie am Weihnachtsabend ein Abendessen, wobei besonders die kutjá, Mehltaschen und mit Hanföl, Zwiebel und dergleichen Füllsel, gebackenes Brod (knysz) nicht fehlen dürsen, aufgetischt, und dann geht die Dorsjugend gruppenweise von Haus zu Haus und singt vor den Fenstern den Koladáliedern ähnliche religiöse Lieder (szczedriwký), welche noch manche Erinnerungen an die Gottheiten des Lichtes und der Wärme und Glückwünsche für den Hauswirth und seine Angehörigen enthalten. Es werden auch verschiedene Deutungen und Erforschungen der Zukunst an diesem Abend angestellt.

Am Neujahrstage selbst gehen insbesondere Knaben von Haus zu Haus. Nachdem sie die Schwelle überschritten, beschütten sie den Boden mit Getreide und sprechen dabei den Spruch: "Weizen, Korn und jegliches Getreide sei gesäet und gedeihe wohl und hinter dem Ofen gedeihe ein Häussein von Kindern!" Nach dem Gottesdienst führen die Burschen ein mit Bändern, Ühren, Sinngrün und dergleichen geschmücktes Pferd oder einen Ochsen in die Wohnstube, um den Hauswirth zum Neujahr zu beglückwünschen. Am Neujahrstage wird die Weihnachtsstren (diduch) aus der Wohnstube weggeschafft.

Den Schluß dieses Weihnachtschklus bildet der Vorabend der Taufe Christi (hokodna kutjá). Es wird bis zur Wasserweihe, welche in der Kirche stattsindet, strenge gesastet. Mit dem aus der Kirche geholten Weihwasser bespritzt der Wirth seine ganze Behausung sammt den Wirthschaftsgebäuden und dem Vieh. Nach eingetretener Abenddämmerung werden in der Regel ähnliche Gerichte wie am Weihnachtsabend vorgesetzt. Nach dem Abendessen gehen Knaben von Haus zu Haus und singen die szczedriwký vor. Um nächsten Tage sindet die Wasserweihe auf dem Teiche oder auf dem Flusse statt (wodochrészcze, Jordán). Das Weihwasser wird getrunken und auch das ganze Jahr ausbewahrt als Schutz gegen Kranksheiten und überhaupt wegen seiner wunderthätigen Wirkung. Bei der Wasserweihe kommen dreiarmige Kerzen (trijci) vor, auch hromnýci, welch' setztere Bezeichnung an die Gottheit Pérun (Donner, hrim) erinnert. Vom Weihnachtsabend bis zur Taufe Christi enthält man sich jeder größeren Arbeit, besonders an Abenden (światí wéczery heilige Abende).

Bei weitem festlicher werden bei den Ruthenen die nach einer höchst strengen Fastenseit folgenden Oftern (welýk-deń) geseiert. In der Charwoche sind die Hausfrauen mit der Ansertigung der Osterbrode (páska) beschäftigt, welche so wie die Hochzeitsbrode große mit verschiedenen Gewürzen zubereitete Weißbrode sind. Außerdem dürsen Würste, Speck,

bei Wohlhabenderen auch Schinken und gebratenes Ferkel mit einer Arenwurzel in den Zähnen nicht fehlen. Alle diese Eswaren, unter die noch hartgesottene Eier, Salz, Käse und Butter gesteckt werden, trägt der Hauswirth im Backtrog oder in einer groben Bettbecke am Oftersonntag Worgens in die Airche. Die Dorfbewohner stellen sich mit diesen Ostereswaren auf dem Kirchhof in zwei Reihen auf, zwischen denen der Durchgang für die Procession frei bleibt. Nach dem Gottesdienst werden die Osterbrode unter Sang, Glockenklang und Schießen vom Pfarrer, der mit einer Procession einherschreitet, geweiht.

Unabhängig von diesen geweihten Osterbroden (świaczéne) sind die Ostereier als Ostergeschenke im Gebrauch. Die Hausfrauen tauchen die Ostereier in die aus Sandels, Brasilienholz, Anilin und dergleichen Farbstoffen erzeugte Farbe, nachdem dieselben vorher in einer Alaunlösung beseuchtet wurden. Außer diesen einfach gefärbten Ostereiern — kraszanký genannt — werden auch kunstvoll ornamentirte Ostereier — pysanký genannt — ausgeführt, welche sich durch reichhaltige Muster wie byzantinische Kreuze, Sterne, alterthümliche Streitäxte, zumeist aber geometrische Ornamente auszeichnen. Zedes Muster hat so wie bei Stickmustern seine specielle Benennung. Manche pysanký weisen Zeichnungen mauretanischen Stils auf, welcher wahrscheinlich von der Bukowina und der Moldau aus importirt wurde.

An die Ostereier knüpft sich eine von den Huzulen überlieferte Legende. Während Christus am Ölberg betete, war die Mutter Gottes in einer armen Vorstadthütte in Ferusalem mit dem Färben der Ostereier beschäftigt, um dieselben dem Pilatus sammt einem Huhn als Geschenk darzubringen und die Freisprechung Christi zu erwirken. Als sie aber erfuhr, daß Christus bereits gekreuzigt wurde, brach sie in Ohnmacht zusammen und nun rollten die Ostereier in die Welt auseinander.

Nach der Einsegnung der Ofterbrode eilt Alles nach Hause, Allen voran der Hausswirth mit dem Geweihten, welches er, nachdem er es drei Mal um die Hütte getragen, auf den Tisch stellt. Zuerst vertheilt er ein Osterei unter Glückwünschen an alle Inwohner des Hauses. Dann wird auch das Osterbrod in Stücke geschnitten und nach dem Alter an alle Angehörigen vertheilt. Hierauf werden auch andere Ostergerichte verabreicht. Die Dorfjunggesellen eilen, nachdem sie sich sattgegessen, zum Kirchthurm und läuten die Glocken. Wer der erste läutet, der wird in diesem Jahre zuerst heiraten.

Nachmittags werden auf dem Kirchhof oder auf dem Plate vor der Kirche die Ofterspiele (hahilký oder hajiwký) mit Gesang aufgeführt, welche ohne Zweifel als Überreste der heidnischen Frühlingsseier anzusehen sind. Es sind dabei verschiedene Figuren üblich. So fassen 20 bis 30 Dorfmädchen einander bei der Hand und bilden auf diese Art eine lange Reihe, welche unter Sang serpentinartige Windungen aussführt. Es wird auch z. B. ein Mädchen in der Mitte gelassen, während die übrigen, einander die Hände reichend,

einen Kreis um sie bilden und so herumgehend singen. Es bilden sich auch Doppelchöre, welche als zwei seindliche Lager sich gegenüberstehen und eine Art Dialog aufführen. In den Osterliedern wird auch der alten heidnischen Gottheiten did (Altvater) und kado (Göttin der Schönheit) Erwähnung gethan. Alle diese Reigen führen die mit Kunstblumen, Bändern und allerlei Flitterwerk geschmückten Mädchen für sich auf, während die Jungsgesellen, in der Nähe sich aufhaltend, mit einem humoristischen Intermezzo eingreisen oder den Mädchenreigen durchbrechen. Die Osterlieder beziehen sich zumeist auf den Frühlingsscultus und man nennt sie daher auch Frühlingslieder (wesnianký). Manche Frühlingssieder und Spiele haben aber eine historische Grundlage und enthalten Erinnerungen an die Fürstenperiode der ruthenischen Geschichte. Die eigentlichen Frühlingslieder, welche bei den Frühlingsspielen von Mädchen vorgetragen werden, behandeln erotische Themen in



Die Uincia Sklepowa (Gewölbestraße) zu Czortków in Podolien.

humoristischer oder auch wehmüthiger Weise. Dabei werden auch eigenthümliche Tänze: Krummtanz (krywýj táneć), Hase (zájczyk), Mohn (mak) und dergleichen aufgeführt. Die Dorfburschen veranstalten Spiele ohne Gesang, welche zumeist den Charakter von Turnspielen haben und das Erproben der Stärke, Behendigkeit und Geschicklichkeit der Dorfsigend oder auch die Belustigung der Älteren bezwecken. Originell ist der sogenannte lebendige Thurm (wéża) in der Form einer Pyramide, auch unter dem Namen "Kirchlein" (cerkowcia) in Tyszkowce, Bezirk Horodenka, geübt.

Am Ofterwontag (oblywanyj ponédilok) pflegen die Dorfburschen die Mädchen mit Wasser zu begießen, ja es kommt nicht selten vor, daß Mädchen zum Teich geschleppt und eingetaucht werden. Von dieser unangenehmen Überraschung kaufen sich die Mädchen los, indem sie den Junggesellen Ostereier als Geschenke anbieten. Der Nachmittag des Osterwontag ist an vielen Orten den Todten gewidmet; an anderen Orten ist dies am nächsten

Sonntag nach Oftern (prówody) der Fall. Auf die Gräber werden von den Angehörigen kleine Ofterbrode (perépiczky) mit eingesteckten Kerzen, außerdem auch Oftereier oder Wurst gelegt und der Pfarrer geht von einem Grabhügel zum anderen und liest das Evangelium vor. Die dargebrachten Osterbrode sammt Zugehör fallen dem Pfarrer, zum Theile auch dem Kirchensänger anheim.

Auf die vierte Woche nach Ostern fällt der sogenannte Rachmańskij wełykdeń, welcher an manchen Orten als Festtag gilt. Am Charfreitag oder Charsamstag wirst man nämlich die Schalen der zu Osterbroden verbrauchten Sier in den Fluß, in der Meinung, daß dieselben nach vier Wochen, in volle Sier umgewandelt, in jenes unbekannte Land gelangen, wo die zwölf Rachmannen dieselben unter sich vertheilen und die Ostern seiern. Manche Forscher haben diese Erinnerung mit den Bramanen in Zusammenhang gebracht.

Am Borabend des 24. Juni alten Stils feiert das ruthenische Bolk das die meiften heidnischen Elemente aufweisende Fest kupalo ober kupajlo. Da dies mit dem am nächsten Tag folgenden St. Johannisfest zusammenfällt, so heißt im Bolksmunde bas Fest Iwana-kupala (Johann Rupalo). Sobald die Dämmerung eintritt, kommen in der Nähe des Flusses oder Teiches Mädchen und Junggesellen zusammen und machen aus Stroh, Brenneffel, am häufigsten aber aus Feldahorn (acer campestre) eine Puppe, marena genannt, und schmücken dieselbe mit einem Kranz mit Bandern und verschiedenem Flitter. Eine zweite Strohpuppe, kupalo, stellen sie neben der marena auf; vor beiden Puppen wird ein Tisch mit Branntwein und Speisen aufgestellt und vor diesem ein Feuerherd angelegt. Hierauf reichen Mädchen und Junggesellen einander die Hände, singen Lieder und springen über den Feuerherd. Auch lassen Mädchen die jungfräulichen Kränze, an denen sie brennende Kerzen befestigt haben, mit dem Fluß oder Dorfbach hinabfließen und knüpfen daran Heiratsprophezeiungen. Schließlich werden beide Puppen auseinander geriffen und ins Feuer oder ins Waffer geworfen. Marena ift das Emblem der Sommerregenwolken, während kupalo an die Göttin der Sonne erinnert, welche zur Zeit der Sommersonnenwende in ihrer vollsten Macht erscheint und der Erde ihre befruchtende Kraft verleiht. Daher spielen bei diesen Bräuchen die Hauptrolle zwei Elemente: Feuer und Waffer.

Nach dem Bolksglauben blüht in dieser Nacht das Farnkraut. Wer diese feuerrothe Blüthe findet und pflückt, was mit großen Hindernissen und Gefahren verbunden ist,
dem wird die Zauberkraft zutheil, verborgene unterirdische Schäße aufzufinden und zu
heben. Die kúpako-Feier ist zugleich das Fest der Nymphen (rusakký), welche dem
Wasser entsteigen und ihre Spiele auf dem festen Boden treiben.

Die kúpako-Lieder enthalten außer den Erinnerungen an heidnische Gottheiten und Bräuche ähnliche Themen wie die Frühlingslieder, nämlich Anspielungen auf die Verliebten

in schmeichelhafter und wohlwollender, manchmal aber auch in scherzhafter und scharf ironischer Weise. Besonders gegen Junggesellen werden schneidige Witze gerichtet. Manche ukrainische Lieder enthalten deutliche Erinnerungen an den lydischen Aftartecultus.

Durch den Einfluß der Geistlichkeit wurde vieles Althergebrachte von diesen kúpalo-Bräuchen abgestreift und an vielen Orten beschränkt man sich am St. Johannistage darauf, daß die Strohdächer der Wohnhäuser und Wirtschaftsgebäude mit Feldahorn und Klette geschmückt werden und daß die Mädchen aus Sinngrün, Basilienkraut, Minze und dergleichen gewundene Kränze in die Kirche zum Einweihen bringen, worin sie Mittel gegen Kranksheiten und gegen Zauber des bösen Geistes erblicken.

Bu den Jahresfesten gählt auch die Erntefeier (obzynky), welche zum Schluß der Ernte mit Schmaus, Sang und Tanz veranstaltet wird, woran sich verschiedene Bräuche knüpfen. Das Erntefest wird vom Gutsbesitzer, Pfarrer und überhaupt von jedem größeren Grundwirthe veranstaltet. Die zur Beendigung der Ernte versammelten Schnitter arbeiten an diesem Tage nicht für Lohn, sondern werden auf dem Felde mit Brod und Branntwein bewirthet (toloka), der eigentliche Empfang findet Abends nach beendeter Arbeit auf dem Hof des Grundwirthes statt. Den Hauptgegenstand des Ceremoniells bildet der mit rothen Bändern geschmückte Ahrenkranz. Derselbe wird einem durch Arbeitsamkeit und Unbescholtenheit hervorragenden Mädchen, welches kniahynia genannt wird, aufs Saupt gelegt, welche in Begleitung von zwei Brautjungfern (drużký) dem Erntefestzug voranschreitet, ben die Schnitter mit Sicheln und Sensen bilben. Unterwegs, sowie auch bei ber Ankunft am Hof werden Erntefestlieder angestimmt, in denen Wirth und Wirthin wegen ihrer Fürsorge und Umsicht, sowie wegen ihrer Gaftfreundschaft gepriesen und ersucht werden, den Schnittern ein Jestmahl zu bereiten. Vor dem Wohnhaufe werden die Schnitter vom Wirthe empfangen, dem die Braut (kniahýnia), sich verbeugend, im Namen des ganzen Erntefestzuges Glückwünsche darbringt. Der Grundwirth nimmt den Ahrenfrang vom Ropfe der Braut in Empfang, beichenkt dieselbe und ladet alle Schnitter gum Schmause ein. Nach dem Schmause folgt eine Tanzunterhaltung mit Musik.

Die üblichen Tänze bei dem ruthenischen Volke sind der "kozák" und die "kodomýjka". Der "kozák" ist ein fröhlicher Tanz, welcher sich durch äußerst behende, ja geradezu stürmische Bewegungen auszeichnet, als gelte es, auf den Feind loszuschlagen. Der Tänzer singt dabei ein Lied meist humoristischen oder überhaupt heiteren Inhaltes vor, sowie auch die Weise des Liedes sich immer in Dur bewegt. Die Melodien der kodomýjka bewegen sich dagegen in der Regel in Moll und die hin und wieder wechselnden Takte in Dur steigern noch mehr den melancholischen Anstrüch und wecken schwärmerisches Sinnen.

Sobald die Feldarbeiten zu Ende geführt sind und der Spätherbst heranrückt, kommt die Zeit der Abendunterhaltungen (weczernyci) und Zusammenkünfte, welche in der

Fastenzeit vor Weihnachten (pylýpiwka) stattfinden. Der Spinnrocken ist sozusagen die Eintrittskarte zu diesen Versammlungen, an welchen Frauen und Mädchen theilnehmen, und das Spinnen bildet die Hauptbeschäftigung. Allein es kommen auch Männer und insbesondere Junggesellen herein. Es werden nun Märchen und Sagen vorgetragen, Lieder gesungen, Käthsel gelöst und verschiedene heitere Geschichten erzählt. Die Zusammenkünste werden gewöhnlich bei einer Witwe oder bei einer guten Nachbarin veranstaltet und die Theilnehmer haben selbst für Beleuchtung und Bewirthung zu sorgen.

In die Zeit dieser Abendunterhaltungen fällt der Tag des heiligen Andreas, des Mädchenpatrons. Am Vorabende versammeln sich die Mädchen allein, um ihre Zukunft zu erforschen. Zu diesem Zwecke bringen sie etwas Mehl, backen daraus kleine Brödchen (baláduszky), stellen dieselben hierauf in Neihen auf einen Tisch in der Mitte der Wohnstube auf und lassen dann einen Hund herein. Wessen Brödchen derselbe zuerst packt, die wird früher heiraten als die anderen. Man pslegt auch geschmolzenes Wachs aufs Wasser zu gießen und aus der Gestalt der daraus gebildeten Figuren verschiedene Zukunstssschlüsse zu ziehen. Nachdem sie noch verschiedene Weissagungen angestellt haben, gehen sie spät Abends auseinander und binden von Zaun zu Zaun, von Geländer zu Geländer Schnüre an, lauern dann in einem Verschiedene Schlüsse gezogen.

Der St. Andreasabend bildet den Schluß der fröhlichen Abendversammlungen der Dorfjugend im Herbste, und zum Danke für die Gastfreundschaft der Frau, in deren Hause bieselben stattgefunden, veranstalten die Besucher einen Schmaus (komásznia).

Volkslieder. — Die Ruthenen sind neben den Serben ohne Zweisel das gesangreichste flavische Volk. Sein Gemüth, sein Leben und Weben, seine ganze geistige Schöpfungskraft hat der Ruthene im Liede lebendig und wahr zum Ausdruck gebracht. Das Innerste der Seele des ruthenischen Volkes offenbart sich in rührenden Liedern und Gesängen, in anziehenden Sagen, Überlieferungen und Erzählungen, welche von Geschlecht zu Geschlecht fortleben. Wenn Goethe sagt, daß die Vildsäulen versteinerte Töne sind, so kann man mit Recht sagen, daß das schöpferische Talent des ruthenischen Volkes im Liede und dem dasselbe begleitenden Gesang zerstossen sit. Nur auf diese Art läßt sich die unerschöpfliche Reichshaltigkeit der so herrlichen Früchte, welche die ruthenische Volkspoesie gezeitigt hat, erklären.

Haus und Hof, Wald und Flur, Berg und Thal ertönt von Liedern in den Landen des ruthenischen Bolkes. An der Wiege und am Sarg, in Freud und Leid, bei allen Volkssitten und Bräuchen, im Krieg und Frieden ergießt sich das Gefühl des Ruthenen je nach den Verhältnissen und Seelenstimmungen in Liedern und Gesängen. Es hat sich auf diese Art eine sehr reichhaltige Volkspoesie im Volksmunde ohne Feder und Papierherausgebildet, eine Poesie dem Namen nach unbekannter Dichter, deren Schöpfungen durch Überlieserung

fich erhalten und erst in neuester Zeit die Aufmerksamkeit auf sich gelenkt haben. Es ist also κατ' έξοχήν eine Bolksliteratur, deren Schöpfer das Volk selbst ift. Diese Volksliteratur hat sich mit der Nation selbst herangebildet und entwickelt und reicht mit ihren Anfängen zum großen Theile in die vorhistorische Zeit.

In altruthenischen Denkmälern und Chroniken finden wir Andeutungen über Bolkslieder. So findet man z. B. in dem "Testament" des Fürsten Wladimir Monomach (aus dem XII. Jahrhundert) Hochzeitslieder erwähnt, und in der Wołyn'schen Chronik ist die Rede von Liedern, welche zu Ehren der Fürsten Daniel und Wasilko aus Anlaß ihres



Sochzeitszug der huzulen.

fiegreichen Feldzuges gegen die Jatwägen gesungen wurden. Auch der polnische Geograph Sarnicki berichtet unter dem Jahre 1506, daß die Ruthenen während der Feldzüge zu Ehren berühmter Helden Lieder componirten, welche Dumen (dúmy) genannt wurden.

Allein bis zum Anfange dieses Jahrhunderts hat Niemand ein ruthenisches Volkslied aufgezeichnet, weil die altruthenischen Schriftsteller, fast ausschließlich Geistliche, die Schöpfungen der dem Volksmunde entstammenden Literatur als gotteslästernde, "teuflische Lieder" bezeichnet und die Volkssitten und Bräuche, natürlicherweise vom christlichen Standpunkte, sehr strenge verurtheilt hatten. Spätere Schriftsteller haben den nur durch den Volksmund überlieferten Volksliedern zu wenig Werth beigelegt. In Folge dessen ist Vieles davon in Vergessenheit gerathen, Manches dagegen in ziemlich entstellter Form zu

Papier gebracht worden. Immerhin aber bilden auch diese Überreste der ruthenischen Bolkspoesie und Bolkssage einen reichen und werthvollen Schatz, welcher uns ein klares Bild der Vergangenheit, des Lebens und Denkens des ruthenischen Volkes darbietet und als Zeugniß des bedeutenden Culturgrades, welchen dieses Volk erreicht hat, dienen kann. Ergreisende Wehmuth, tiese, echt menschliche Gefühle, mit großem Takt und Züchtigkeit zum Ausdruck gebracht, Zartheit mit männlicher Kraft gepaart, kennzeichnen die lyrischen Dichtungen, während die Dumen außer ihrem poetischen Werthe von großer Wichtigkeit für die Geschichte des ruthenischen Volkes sind.

Erst zu Anfang des saufenden Jahrhunderts haben Forscher und Gelehrte ihr Augenmerk der ruthenischen Bolksliteratur geschenkt und singen an Bolkslieder, Sagen, Überlieserungen und dergleichen unter dem Bolke zu sammeln. In dieser Beziehung haben sich vor allem der ehemalige Universitätsprosessor Jakob Holowackij mit seinen Genossen Szaszkiewicz und Wagikewicz verdient gemacht; serner Michael Maxymowicz, Kulisz, Kostomarow, Metkhúskij, Czubińskij, welch' leteterer ein reichhaltiges Waterial in sieben umfassenden Bänden herausgad. Vorzüglich commentirte Ausgaben der historischen Bolksbichtungen haben Prosessor Wsadimir Antonovicz und Drahomanow geliefert. Von den polnischen Ethnographen seien hier besonders Chodakowski, Wackaw z Oleska (Wenzel Zaleski), Kolberg und Kopernicki erwähnt. Musterhaste deutsche Übersetungen ruthenischer Volkslieder hat Friedrich Bodenstedt unter dem Titel "Die poetische Ukraine" (Stuttgart 1845) herausgegeben. Außerdem hat Prosessor Ludwig Abolf Simiginowicz Stausse "Kleinrussische Volkslieder" in schöner Nachdichtung (Leipzig 1888) und in periodischen Zeitschriften Karl Emil Franzos sowie der ruthenische Dichter Fedkowicz geliefert.

Zu den ältesten Schöpfungen der ruthenischen Volksdichtung gehören ohne Zweisel jene Lieder, welche bei verschiedenen Gedräuchen, Festen, Spielen, Umzügen u. s. w. vorgetragen werden, nämlich Weihnachts- und Neujahrslieder (kólady, szczedriwký), Frühjahrs- und Ofterlieder (wesnianký, hahilký), Iohannisssesstlieder (kúpalni), Erntessesstlieder, Hochzeitslieder und dergleichen. Diese Lieder haben in der Regel einen mythischen Untergrund; sie weisen Überreste der vorchristlichen Anschauungen und des Volksglaubens auf, und haben einen besonderen Werth als Hauptquelle der Wythologie, sowie als Überreste des alten mythischen Volksepos. Allein in diesen Volksliedern sinden wir nicht blos mythisch-religiöse Anklänge, nicht nur Überreste der Verehrung heidnischer Gottheiten, sondern auch Lobpreisungen der alten ruthenischen Helden und Fürsten. Manche Weihnachts- und Neujahrslieder weisen Spuren aus der Periode der ruthenischen Theilfürsten und deren Gesolgschaft (drużýna) nach und bilden hiemit den Übergang von dem mythischen zum historischen, vortatarischen Epos. Die betressenden Dichtungen haben sich im Volksmunde zumeist der ehemaligen Theilfürstenthümer Hahre und Woldshymýr

(Wolyň) erhalten, wo nach der Niederwerfung des Kijever Fürstenthums durch die Tataren, das Volksleben derselben Entwicklung folgte, wie dies im XII. Jahrhundert in allen ruthenischen Theilfürstenthümern sich kundgegeben hat.

Die geschichtlichen Ereignisse vom XIV. bis XVII. Jahrhunderte, die Einfälle tatarischer und türkischer Horben im Ruthenenlande und die Anfänge des Rozakenthums, dessen Centrum das Dnieprgebiet geworden war, bewirkten, daß das Epos der Theilsfürstenperiode in das Rozakenepos aufgieng, welches die Benennung dumy führt.

Unter den Festsiedern gebührt in Bezug auf Reichhaltigkeit und Mannigfaltigkeit, sowie in Bezug auf den mythischen Werth der Vorrang den Weihnachtsliedern (kólady), wesche zu Ehren der der Erde Licht und Wärme verleihenden Sonnensgottheit gesungen wurden. Die Weihnachtslieder enthalten Anklänge an religiöse Gebräuche der vorchristlichen Zeit. Wir verweisen z. B. auf das oben angeführte Lied von der Weltschöpfung. Allein es gibt auch viele Weihnachtslieder, neueren, christlichen Ursprungs oder historischen Inhaltes, außerdem aber auch christianisirte Weihnachtslieder, in denen anstatt heidnischer Gottheiten blos die Namen Christi, der Mutter Gottes, des heiligen Petrus und andere substituirt wurden.

Die Ruthenen feierten in vorchriftlicher Zeit nach der Wintersonnenwende die Geburt ber lichten Sonnengottheit, welcher eben bie koladá-Lieber gelten. Es war bas West der Befreiung der Naturkräfte, die sich die heidnischen Ruthenen als Gottheit des Lichtes und der Wärme vorstellten, aus der Gewalt des Winters, welcher als der Tod der Natur angesehen wurde. Da aber dieses heidnische Test mit ber Geburt Chrifti zusammenfällt. so hatte dies die Bermischung der betreffenden heidnischen Lieder und Bräuche mit den christlichen zur Folge. In älteren Zeiten wurde die Gottheit des Lichtes und der Wärme koladá genannt, wie dies aus der Huftynier-Chronif zu ersehen ift. Die Weihnachtssowie auch die Neujahrslieder (szczedriwky) haben uns die alterthümlichen Formen der patriarchalischen Zuftände der Viehzucht und Ackerbau treibenden Bevölkerung erhalten, da das ruthenische Volk die Formen der irdischen Familienzustände in den Himmel übertrug. Unter ben koladá-Gottheiten treten am beutlichsten und öftesten hervor: Der Bater-Hauswirth, die Mutter-Hauswirthin, Fräulein-Tochter, der Sohn als schöner Junggeselle. Bu den beliebtesten Themen der koladá-Lieder gehören die Schilderung der Wirthschaft des Hausherrn, seine Ochsen, Kühe und Schafe, sein Bienengarten, sein Feld dicht besäet mit Garbenschobern. In manchen mythischen Bildern, welche offenbar späteren Ursprungs sind, spiegeln sich die Zustände der Fürstenperiode ruthenischer Geschichte gang beutlich ab. Die ehemaligen heidnischen Gottheiten erscheinen im Colorit ber Fürstenperiode der ruthenischen Geschichte, so daß in manchen koladá-Liedern die mythische Unterlage ganz von dem hiftorischen Gewebe der Fürstenperiode durchwirkt ift. Auch ein

chriftliches Element drang in die altruthenische Mythologie ein, indem die heidnischen Gottheiten mit chriftlichem Colorit ausgestattet und durch chriftliche Namen ersetzt wurden. So finden wir also in den koladá-Liedern mythische und christliche Anschauungen mit historischen Thatsachen vermengt.

Ru Oftern versammeln fich bie Dorfmädchen an einem freien Blat, in der Regel vor ber Kirche oder auf dem Kirchhof, veranstalten daselbst verschiedene Dfterspiele und singen dabei Lieder, welche hahilký oder hajiwký heißen, weil dieselben aller Wahr= scheinlichkeit nach ehemals in einem Hain (haj) aufgeführt wurden. Von Ostern an werden auch Frühjahrsspiele veranstaltet und Frühjahrslieder (wesnianký) gesungen, ausschließlich von Mädchen, während die Dorfburschen nur zuhören und hin und wieder mit Wigen und Scherzen fich einmischen, worauf fie eine Antwort in scherzhaften, satirischen Liebern erhalten. Die Ofter= und Frühjahrsfpiele, sowie die entsprechenden Lieder haben ebenfalls eine mythische Unterlage und beziehen sich meistens auf die himmlischen Mächte des Lichtes und ber Finfterniß. Sie bieten uns ein Abbild beffen, was im Frühjahr auf Erben und am Himmel vorgeht. Darauf, daß dereinft in den Frühjahrsspielen der Cultus heidnischer Gottheiten zum Ausbruck kam, scheint ber Umstand hinzuweisen, daß dieselben mit ben Oftern beginnen und auf dem Kirchhof oder Friedhof veranstaltet werden. Mit der Zeit haben die Ofter= und Frühjahrsspiele den Charakter von Belustigungsspielen angenommen, so wie die ehemaligen Gottheiten im Bolksglauben zu dem Range von Gespenstern und bosen Geistern herabgesunken sind. Der wohlthuende Einfluß des die Erde befruchtenden Regens hat auch zur Berehrung des fein tröpfelnden Regens Unlag gegeben, und die betreffenden von Rindern vorgetragenen Lieber deuten auf demfelben dargebrachte Opfer hin. Manche Frühjahrsspiele und Lieder enthalten Andeutungen von Greigniffen aus der Beriode der ruthenischen Theilfürften und ihrer Gefolgschaften, unter anderen aus jener des Fürsten Roman von Halnez und Wolodymyr.

Die Johannisfestlieder (kupálni piśni) und die einschlägigen Bräuche enthalten Erinnerungen an die Sonnengottheit (kúpało) und die Regennymphe (maréna).

Auch die Hochzeitslieder überliefern uns die Anschauungen über das Familiensleben und die Familienverhältnisse dieser Periode, wo die Formen der socialen und staatlichen Ordnung unter dem ruthenischen Bolke noch nicht vollkommen krystallisirt waren. Das, was jetzt die Bedeutung von bloßen Hochzeitsbräuchen hat, hat früher in der Wirklichkeit bestanden (z. B. Frauenkauf und dergleichen), wie wir dies aus den Schilderungen der socialen Zustände unter den slavischen Stämmen im alten Ruthenenslande, aus Nestors Chronik, entnehmen können.

Wie die rituelle Volksdichtung sich durch große Mannigfaltigkeit auszeichnet, so weht in der lyrischen Volksdichtung der Ruthenen ein Hauch großer Frische und tiefen

innigen Gefühls. Die lyrische Volkspoesie ist zum großen Theile eine Schöpfung der ruthenischen Frauenwelt und zeichnet sich durch Correctheit der Versform, sowie durch musterhafte und gehobene Sprache aus. In diesen Liedern sinden wir kein überslüssiges, kein unpassendes Wort. Wie in einer vollen und reisen Ühre nur schöne Körner sich vorsinden, so sinden wir auch in den nicht verstümmelten lyrischen Volksliedern auserlesene, klangvolle und gewichtige Ausdrücke, und es gibt darunter keines, vor welchem die jungfräuliche Wange zu erröthen brauchte. Die Composition liesert ein Zeugniß von gutem



Bauernbegräbniß bei Rotomea in Oftgalizien.

Geschmack, und in onomatopoetischer Beziehung hat die Sprache der Volkslieder den höchsten Grad der Geschmeidigkeit erreicht, obwohl sie dadurch an männlicher Kraft und an Wohlklang nichts eingebüßt haben.

Von der lyrischen Volksdichtung verdient besonders erwähnt zu werden das am meisten unter dem ruthenischen Volke übliche Lied kolomyjka, welches im Kolomyjer Gebiet seinen Ursprung und davon auch seine Benennung hat. Das ist die Seele und die treue Gefährtin des Ruthenen von der Wiege bis zum Grab, mit der Alles beginnt und endet. Die kolomyjka war ursprünglich ein Tanzlied (der betreffende Tanz führt denselben Namen), hat aber im Laufe der Zeit eine allgemeine Bedeutung erlangt.

Tiefergreifende Wehmuth und trübseliges Gefühl durchwehen diese Lieder und obwohl die Melodie der kolomýjka auch in Dur einschlägt, so ist doch Moll der Grundcharakter des Liedes. Das Lied hat eine eigenthümliche Form, die vierzeilige Strophe. In diesem engen Rahmen nimmt das Naturbild zwei Zeilen, und die anderen zwei der aus dem Menschensleben angepaßte Vergleich ein, so zwar, daß in der ersten Zeile das Naturbild, in der dritten die weitere Entwicklung desselben vorkommt, in der zweiten und vierten Zeile der diesem Naturbilde entsprechende Vergleich. Vild und Vergleich bilden in der Regel ein organisches Ganze. Um die Eigenthümlichkeit dieser Gattung des Volksliedes zu veranschauslichen, will ich nur einige Beispiele, in der Übersetzung von Bodenstedt und Simiginowiczschause, anführen:

- 1. Steht am Wasser die Platane, tief herniederhängend;
  Sorgen quälen den Kosacken, ihm das Herz bedrängend.
  Senk' dich, Bäumchen, nicht hinunter, bist noch grün und blühend!
  Gräm dich nicht, Kosack, sei munter, bist noch jung und glühend! (B.)
- 2. In der Ukraina werd' ich leben und auch sterben, Einen Schneeball mir zu Häupten soll mein Grab erwerben. Werden Böglein Beeren pickend her zum Grab sich schwingen, Aus der Heimath mich beglückend frohe Kunde bringen. (B. und S.-St.)
- 3. Wenn mein Lieb' im Garten wandelt, dort, wo Düfte wehen, Scheint mir's, daß nach ihrem Tritte Rosen weiß aufgehen. Schöner bist du als die Rose, die ich je besessen, Und ich armer Jüngling kann dich nie, ach nie vergessen! (S.-St.)
- 4. Ach ich kann mich gar nicht wundern, daß so schön die Holde, Fiel doch neben ihr ein Sternchen wie aus rothem Golde. Als das Sternchen fiel vom Himmel, mußte es zerstücken, Liebehen las nun auf das Sternchen, um sich dann zu schmücken. (S.-St.)

In der ruthenischen Volksdichtung gebührt ohne Zweisel der erste Plat den Gesängen, welche, eine Schöpfung der Kozasenperiode der ruthenischen Geschichte, unter dem Namen dumy bekannt sind. Die Dumen verdanken ihren Ursprung ruthenischen Volkssängern, welche den Namen kodzar oder banduryst, von dem damals üblichen, der spanischen Guitarre ähnlichen Instrument kodza oder bandura, führten. Das Accompagnement der bandura bildet für den Banduristen eine Art Nachhilse bei dem Vortrage seines Heldengedichtes. Des Athemholens oder Nachdenkens (daher duma, dumaty — nachdenken, nachsinnen) über das Vorgetragene wegen und zu einer mehr charakteristischen Scheidung eines Abschnittes von dem andern, stellt der Sänger in den Gesangspausen eine musikalische Phrase ein, nach welcher er von Neuem zu singen beginnt. Die Duma ist demnach ein Nachdenken und Nachsinnen über die Erinnerungen aus der Vergangenheit

und unterscheidet sich von dem Lied durch ihren mehr epischen Charafter, sowie durch große Freiheit des Versmaßes.

Obwohl in den Dumen, besonders in denen älteren Ursprungs, ebenfalls mythische Motive und alterthümliche epische Formen vorkommen, so sind dieselben doch mehr als eine Art Manier oder dichterischer Symbolismus anzusehen, denn als mythische Überlieferungen. Den Inhalt der ruthenischen Dumen bilden die wirkliche Geschichte und ihre Helben, deren Rämpfe und ritterliche Thaten, Charaftere und tragischen Geschicke die Phantasie und die Gefühle des Bolfes beherrichten. Die Dumen find demnach eine Heldendichtung, welche das geschichtliche Leben des ruthenischen Volkes im XV. bis XVIII. Jahrhundert, Erinnerungen an die ritterlichen Heldenthaten der Rozaken in den Rämpfen mit Tataren und Türken, an die Geschicke der Gefangenen in der Sclaverei, an die Rämpfe der Rozaken mit Polen und Rugland und bergleichen umfaßt. Sie find im vollen Sinne des Wortes eine poetische Chronik des Bolkslebens ohne jagenhafte, phantaftische Übertreibung, ichlicht und reell in allen Ginzelheiten. Bei allem poetischen Colorit der Dumen kann man in denselben meistentheils auf eine bestimmte historische Thatsache ober eine bekannte historische Versönlichkeit hinweisen. Das dichterische Bild der Duma ist von dem warmen Gefühl des Inrischen Liedes umhaucht und zeichnet sich nicht selten durch bemerkenswerthe Schönheit aus und daher gählen die Dumen zu ben schönften Schöpfungen der flavischen Bolfsbichtung überhaupt. Das lebhafte Gefühl der Natur verleiht den Dumen gablreiche Bilder, welche den poetischen Gegenstand genau umgrenzen. Alles kommt in den Dumen der Wirklichkeit so nabe, daß es unwillkürlich die unmittelbare Theilnahme der Sänger und Zuhörer hervorrufen muß und dadurch läßt es sich erklären, daß die Dumen in das Anrische und sehr oft in das Dramatische übergeben und den Mangel an epischer Rube bekunden, wie überhaupt in der Bolksdichtung eine strenge Scheidung nach der Theorie der Afthetiker in Lyrik und Epos nicht möglich ist.

Hiftorische Dumen wurden von den Banduristen, welche sie mit Begleitung der kodzá oder bandura vortrugen, sofort nach Vollendung der historischen Thatsachen, die ihren Gedanken Stimmung verliehen, componirt. Darauf weisen nicht nur Analogien in anderen Literaturen hin, sondern auch die ruthenischen Dumen selbst. So wurden Dumen von den in Kriegsgefangenschaft oder Sclaverei schmachtenden Gefangenen, welche auf türkischen Galeeren oder in Kerkern ihr Dasein fristeten, als Klagelieder componirt und ersetzen denselben die Gebete, wie dies aus dem Schluß mancher Klagelieder zu entnehmen ist. In einer zeitgenössischen Chronik lesen wir, daß die Braut (Domna Rosanda) des Tymosz Chmelnyckij während des Aufslechtens der Haarzöpfe sich Dumen vortragen ließ. Auch Bohdan Chmelnyckij soll das Lied von dem unglücklichen Kiebitz (czájka) gedichtet haben, in welchem allegorisch die Geschicke der Ukraine geschildert werden.

Autoren hiftorischer Dumen waren daher ohne Zweifel die geschichtlichen Persönlichseiten selbst, die Theilnehmer blutiger Tragödien der Vergangenheit, und darauf verweisen die aussührlichen Veschreibungen der Schlachten und Heldenthaten, welche einer von diesem Eindruck start bewegten Seele entstammten. Die kodzá oder dandura war ein unentbehrliches Zugehör nicht nur der Kozafens-Banduristen, sondern überhaupt hervorragender Persönlichseiten der Kozafengenossenschaft. In der Duma von dem berühmten Kozafensührer Palij, welcher auf Anstisten Masepas nach Sibirien verschieft wurde, heißt es:

"Hell scheint die Sonne des Morgens, verdunkelt sich zur Nacht; Herr Palij, groß und mächtig einft, jest in Sibirien klagt."

Und weiter:

"Herr Palij kehrt und sett sich vor seiner Hütte Schwell', Schlägt der Bandura Saiten und singt ein Liedlein hell."

Die Bandura ift bemnach ein Inftrument, welches einer tiefen Gemüthserregung Ausbruck zu verleihen im Stande ift. Wenn nun der Rozak die Saiten der Bandura schlägt, um seinen tiefen Schmerz zu lindern, so haben ohne Zweifel die Rozaken-Banduriften, nachbem fie bas Schlachtfeld verlaffen, die ritterlichen Thaten in Dumen befungen. In bem Kozakenlager erschienen nicht selten blinde Bettler, welche fich ebenfalls ber Bandura bedienten, um gegen ein Almosen ihre religiös-moralischen Dichtungen vorzusingen. hier vernahmen sie jene Rozaken-Dumen, die sie sodann zugleich mit ihren religiösen Dichtungen im ganzen Ruthenenlande verbreiteten, fo daß dieselben nicht nur im Dnieprgebiet, der eigentlichen Stätte des Rozakenthums, sondern auch in Galizien zum großen Theile fich erhalten haben. Außer den ritterlichen Thaten hiftorischer Personen bilden den Gegenstand ber Dumen nicht selten Borfälle bes gewöhnlichen Lebens, wobei innige Liebe gur Beimat und ben Angehörigen, das Berhältniß zwischen Mutter und Sohn, sowie unter den Geschwistern rührend hervortritt und echte, tief ergreifende Religiosität sich offenbart. Es sei uns gestattet, als Beispiel eine der schönften ruthenischen Dumen über die Flucht der drei Brüder aus der Gefangenschaft aus Ajov, in der Übersetzung von Fr. Bodenstedt ("Die poetische Ufraine", Stuttgart 1845), anzuführen:

Das sind keine Nebel, die dort von Asov der Stadt herziehen,

Es find drei Brüder, die fort aus schwerer Gefangenschaft flieben,

Zwei reiten auf schnellen Gänlen, Muß der Dritte zu Fuß nacheilen; Doch die Steine, die spihen, Und die Burzeln rigen, Schmerzt der Fuß ihm von Bunden und schlimmen Beulen; Troff das Blut ihm nieder von den Füßen zur Erde.

Er ereilt seine Brüber, fleht mit Wort und Geberde:

"Bartet mich, Brüder, haltet an enere Pferde! Laßt mich mit ench reiten, Euch zu den Städten der Christen begleiten." Hört der Zweite die Klagen, Thät den Ült'sten befragen;

Hub der Allt'fte an dies ihm zur Antwort zu fagen :

- "Haft du vergeffen schon was wir gelitten?.. Laffen wir uns durch den Bruder erbitten, Werden uns die Feinde erreichen, erschießen, -Oder aufs neue in Fesseln schließen!" Bat der Jüngste aufs Neue Mso die Zweie: "Wollt ihr nicht, daß ich mit euch reite, Bendet, Brüder, eure Pferde zur Seite; Steigt ab Beide, Grabt mir ein Grab auf ber Beibe, Und legt mich in die tiefe Erbe, Daß ich nicht den Bögeln zum Fraße werde!" Sub der Zweite ihn zu unterbrechen an Und dies Wort zu sprechen an: - "Das wäre nach unerhörtem Brauche, Daß ich mein Schwert in Bruderblut tauche Und mit dem spigen Speer, den ich trage, Dir Abschied sage." -"Wollt ihr fo nicht von mir scheiden, Dann bitt' ich euch beiden Dornenbüsche vom Feld zu schneiden Und von Zeit zu Zeit auf den Weg zu ftreuen, Daß mir eure Spuren erkenntlich seien?" Und durch die wüste Heide Jagen weiter beibe. Fühlt Mitleid der Zweite der Brüder, Und hin und wieder Bom Pferde steigt er nieder, Reißt von den Dornenbuschen die Zweige, Daß er dem Jüngsten die Pfade zeige. Doch wie sie die Straße von Muravet hinfliehen, Reine Dornenbusche im Feld mehr blühen, Läßt sich der Zweite erweichen, reißt das Futter von den Kleidern,

Es dem Bruder zum Zeichen auf den Weg hinguschleubern.

Und dem Jüngsten die Spur verschwindet, Er keine Zweige mehr sindet, Sieht nur die rothen Tassetseen, Rasst sie auf, thät mit Thränen negen. "Was deuten die Fegen, was hat sich begeben? Sind meine Brüder wohl nicht mehr am Leben? Während ich im Gebüsche der Ruhe pflegte, Man sie von Asov verfolgte, erreichte, erlegte! — Und find fie todt, D, so helfe mir Gott, Bu erreichen Die Leichen Der Brüder Beide, Sie zu begraben auf fahler Beide!" Doch fieh', ihm auf den Fersen drei Feinde sind: Der Sunger, der Durft und der falte Wind, Der von der Heide weht so graufig und kalt — Und der arm Rozak unterliegt der Gewalt. "Genug hab' ich gesucht meine reitenden Brüder. Rach Ruhe verlangen die müden Glieder." Bu einem Savorhügel kommt er jest Und hat sich darauf niedergesett. Bu derfelben Stunde fliegen Adler heran, Sehn den Rozaken mit scharfen Augen an. Der Rozak den Blick erwiderte, Spricht: "Abler grangefiederte! Traute Gäfte, seid willtommen, Daß ihr bei mir Plat genommen! Noch einmal werf ich den scheidenden Blick Auf Gottes schöne Welt zurück, Dann fliegt herzu mich zu zerreißen, Mir aus der Stirn die Augen zu beißen!" So sprach er und gab eine Stunde darauf Seine Seele zu Gott dem Barmbergigen auf. -Flogen die Adler herbei, hackten die Augen aus ber Stirn,

Ramen Raben geflogen, pietten aus das Gehirn, Flogen Raubvögel aller Arten heran, Fingen seine gelben Anochen zu nagen an; Kamen in wilden Haufen
Die grauen Wölfe gelaufen, Haben den Leichnam zerbrochen,
Schleppten hinweg die Knochen,
Und verbargen sie zwischen
Den Dornenbüschen.
Und es erscholl all die Weile
Ein graussg Geheuse:
Das sind die Träger, die ihn zu Grabe bringen,

Das sind die Sänger, die ihm sein Grablied singen!... Doch woher hebt der Kukuk sein bläulich Gesieder? Er setzt sich beim Haupt des Kozaken nieder, Und er klagt und beweint ihn in jammerndem Ton, Wie eine Schwester den Bruder, eine Mutter den Sohn.

Schon die Reiter den Städten der Chriften zu Ienkten;

Plöglich seltsame Qualen ihr Herz bedrängten. Hub der zweite Bruder an so zum Alt'sten zu sagen: "Woher kommen die Sorgen, die uns drücken und plagen?

Ift vielleicht unser jüngster Bruder erschlagen? Was werden wir Bater und Mutter sagen, Wenn sie nach unserem Bruder fragen?" Hat der Alt'ste das Wort gehört Und sich also zum Zweiten kehrt: "Wir sagen: bei zwei Herren waren wir Sclaven, Und als wir Nachts auf der Flucht uns trafen, Konnten wir ihn nicht aus dem Schlafe treiben, Ließen ihn so in Gefangenschaft bleiben!" Und wie der Alt'ste der Brüder das Wort geendet, Sich der Zweite wieder zum Altesten wendet: "Wenn wir Bater und Mutter nicht Wahrheit sagen.

Wird ihr Gebet uns Unglück tragen!"
Und die Brüder dem samar'schen Lande zulenken,
Und halten beim Strome, die Pferde zu tränken.
Kaum vom Pferde gestiegen waren sie,
Da umringt eine Horde Tataren sie,
Fallen die Ungläubigen her über die Brüder,
Hau'n die Kozaken in Stücken nieder,
Stren'n auf dem Felde umher ihre Glieder,
Pflanzen die Häupter den Spizen der Schwerter
auf,

Und verspotten sie und hohnlachen darauf.

Mit dem Verfall des Volkslebens erlahmte auch die schöpferische Kraft des Volkes. Die Banduristen haben in ihrem Gedächtniß zahlreiche Dumen erhalten, welche die Ethnographen aufzeichneten und so vor Verlust bewahrten. Außer den Banduristen trugen auch Leiermänner, ihren Gesang mit der Leier begleitend, historische Dumen vor. Allein ihr Hauptrepertoire bildeten religiös-moralische Lieder, welche zum großen Theil den Stoff aus der Bibel entlehnten.

Die Sagen, Märchen und Überlieferungen gehören in den Bereich der phantastischen Schöpfungen des ruthenischen Volkes, welche nicht minder mannigsaltig und reichhaltig als jene der Volksdichtung sind. Auch die Volkssagen enthalten noch eine Fülle mythologischer Anschauungen und Überreste des alten heidnischen Götterglaubens, obwohl das Christenthum bereits Vieles aus dem Gedächniß des Volkes verdrängt hat, so daß die alten Gottheiten nur noch als mythische Wesen niederen Kanges in der Volksphantasie fortleben.

Vor Allem gilt dies von den Himmelserscheinungen, Sonne, Mond, Sterne, Wolken, Regen, Blitz und Donner und dergleichen, welche die Aufmerksamkeit des Volkes auf sich lenkten und die Phantasie desselben anregten. Der Wechsel von Sommer und Winter, Tag und Nacht, Licht und Finsterniß bildete die Grundlage des Sonnenmythus und des Volksglaubens an den steten Kampf zwischen den Elementen des Lichtes und der Finsterniß.

Die ältesten ruthenischen Volksmythen haben eine geos oder auch zoomorphische Form, obwohl von diesen nur sehr spärliche Überreste vorhanden sind. Der Himmel

erscheint dem Volke als ein weites Feld oder Meer, dann wieder als ein Ahornblatt mit darauf gezeichneten Himmelskörpern. Die Wolken kommen als Wälder, Felsen oder Schasherden, die Sterne als auf dem Felde dichtgesäete Garbenschober, die Sonne als heller Falke, der Blitz als Dornenfeuer vor. Umso deutlicher treten anthropomorphische Mythen in der ruthenischen Volksdichtung, wie dies oben nachgewiesen wurde, und in der Volkssage auf. Das ruthenische Polk hat seine Mythologie geschaffen, indem es die



Einweihung ber Oftereier bei Chmetowa in Oftgalizien.

Einrichtungen der Familie und der menschlichen Gesellschaft auf den Himmel übertrug und die himmlischen Gottheiten sich als eine wohlhabende Landwirthenfamilie vorstellte. In späteren Mythen ist der Einfluß der Fürstenperiode der ruthenischen Geschichte bemerkbar, wo der Donnergott Pérun als kriegerischer Fürst oder Fürstensohn und die weiblichen Gottheiten als Fürstinen oder Fürstentöchter erscheinen. Unter dem Einfluß des Christenthums wurden die heidnischen Gottheiten durch Christus, die Muttergottes, die heiligen Petrus und Nikolaus und andere ersetzt, allein auch die christlichen Gestalten erscheinen den Anschauungen der Haus- und Familieneinrichtungen vollkommen angepaßt.

Galizien.

Die ruthenischen Bolksmythen charakterisiren sich dadurch, daß sie auch in den Schöpfungen der Phantasie das Naturgemäße, Asthetische, Wahrheitsmäßige beobachten und alles Übertriebene, Schreckliche und Widernatürliche meiden. Die Weihnachts- und Neujahrslieder, die Frühjahrs- und Johannissestlieder bieten das reichhaltigste Material zur Erforschung des ruthenischen Volksmythus. Die Sagen haben in dieser Beziehung eine geringere Bedeutung, weil in dieselben ungeachtet des mythischen Untergrundes viel Nebensächliches, Soziales, Christliches, Moralisches und Humoristisches hineingetragen wurde. Nur der Untergrund der Sage ist mythisch, alles Andere ist spätere Formation.

Die Sagen von dem die Sterne verschlingenden Drachen (zmyj), von einem der jazia (Furie), in anderen Sagen einer Hexe (widma) zum Opfer bestimmten schönen Knaben Iwas, welchen dann die Gänse auf ihren Flügeln in sein Hein Hein bringen, von den pesyholowci (einäugige Menschen mit Hundsköpfen), denen eine Jungfrau zum Opfer fallen soll, die aber durch ihren Scharssinn den Hundsmenschen zu bewältigen und sich zu retten weiß, und dergleichen, sind Überreste des ehemaligen Sonnenmythus. Die letztere Sage erinnert an den Sagencyklus vom Polyphem. Die einäugigen Hundsmenschen sowie die einäugigen Riesen mit dem Polyphem sind eine anthropomorphische Darstellung der unheilschweren Wolse, welche in der ruthenischen Sage von einer Jungfrau (in der griechischen von einem Helden), das ist von dem Blitz, bewältigt wird.

Die Bewältigung der Macht des Winters durch die Einwirkung der Sonne tritt als ein Kampf zwischen den phantastischen Ungeheuern und den sie besiegenden Menschen auf, welche durch einen Helden, in der Regel einen holden Jüngling, aus der Macht der finsteren Gestalten entzaubert werden. Der Held muß verschiedene Hindernisse aus dem Wege räumen und die glückliche Flucht mit den Besereiten sich mittelst Zauberäpfeln, welche er hinter sich wirft (wodurch Wälder, Seen, Feuer u. s. w. entstehen, welche die Versolger aufhalten), sichern. In der Regel heiratet er eine von den verzauberten Jungfrauen, worin das alte mythische Symbol der Vereinigung der Frühlingssonne mit der neuerwachten Erde zu erblicken ist.

Die Sagen von der Verfolgung der Stieftochter durch die Stiefmutter, welche derselben schwer durchführbare Aufgaben auferlegt, die aber mit wunderbarer Hilfe gelingen, von der Jungfrau, welche, von der Stiefmutter des Augenlichtes beraubt, Perlen weint und von einem Fürstensohn befreit und geheiratet wird, die zahlreichen Sagen von zwei älteren verständigen Brüdern und von dem jüngsten, dem Thoren, dem Alles gelingt, sind ebenfalls Überreste des alten Sonnenmythus, welcher bereits in das ethische Märchen übergeht.

Bon den alten heidnischen Gottheiten hat sich im Gedächtniß des Volkes Perun, der Donnergott, erhalten, dessen Gigenschaften später auf den kriegerischen Fürsten oder auf

den heiligen Elias übertragen wurden, der am Himmel in einem Wagen fahrend, Donner und Blitz erregt. Sonst aber hat der Volksglaube die Erde mit Geistern und Dämonen niederen Kanges bevölkert. Die Volksphantasie erblickt im Wald und auf der Flur, im Sumpf und Wasser, im Wohnhause den Einfluß verschiedener Geister, welche dem entsprechend mit verschiedenen Namen bezeichnet werden.

Rusalky heißen die Wassernymphen, welche in wunderbaren Arystallpalästen auf dem untersten Wassergrunde wohnen. Das sind wunderschöne, junge, gewöhnlich siebensjährige Mädchen, welche besonders beim Mondschein aus ihren Gemächern herauskommen, um am Ufer, auf den Bäumen oder im wogenden Ührenmeere zu spielen und zu tanzen. Mit ihrer Sirenenstimme locken sie Menschen, insbesondere Jünglinge herbei, kizeln dieselben zu Tode und schleppen sie dann ins Wasser. Zu dieser Kategorie gehören auch die mawky, welche in Karpatenwäldern und Grotten wohnen. Nach dem Volksglauben werden ungetauste Kinder oder kurz vor der Heistalten wersterbene Mädchen zu diesen Geistergestalten umgewandelt.

Von allen Mythen über die Geister niederen Kanges hat sich der Mythus über die Wassergeister am meisten entwickelt, wahrscheinlich deswegen, weil das Wasser die wichtigste Kolle auf der Erde spielt und die Phantasie des Volkes in bedeutendem Maße angeregt hat.

Die Walds und Feldgeister (polisuný oder lisowyký und polowyký) kommen in Wäldern und auf Gefilden vor und erscheinen gewöhnlich als Greise mit langem Bart. Sie treiben mit den Menschen verschiedene Spässe, können aber auch Unheil anrichten. Wenn man den Waldgreis beim Barte faßt und zieht, so zerkällt er in einen Ducatenhausen.

Der Hausgeist domowyk erinnert an die Gottheit des häuslichen Herdes; er ist dem Hauswirthe in Allem behilflich und hat seinen Sitz am Dfen. In manchen Sagen erscheint er aber auch als Poltergeist, welcher manchmal böse Streiche spielt.

Zahlreich sind bei dem ruthenischen Volke die Teufelssagen, in denen aber die heidnische Anschauung von den finsteren Mächten durch die Christianisirung beeinflußt erscheint. So hat sich in der Volksphantasie ein eigener Typus der dämonischen Macht herausgebildet, welcher unter dem Namen ezort, did'ko (Teufel) bekannt ist. Tropdem läßt sich aus diesen Sagen erkennen, daß der Teufel der iranischen dualistischen Weltzanschauung gemäß, welche in das Ruthenenland durch die Manichäer gekommen ist, Gott gleichgestellt wird und mit Gott sich im Kampfe befindet, so wie die finsteren Mächte mit den lichten. Gewässer, Sümpfe und Pfützen sind der Lieblingsausenthaltsort des Teufels, daher lebt mit ihm der Müllergeselle im guten Sinvernehmen. "Der Teufel ist nicht so schrecklich, wie man ihn malt," sagt das ruthenische Sprichwort, weil derselbe in den Volkssagen als gutmüthiges, lustiges, dem Menschen sogar behilfliches Wesen erscheint. Er nimmt in der Regel die Menschengestalt an, ist aber start behaart mit Bockshörnern

und einem Bockbart. Ein gescheidter, kluger Mensch vermag den Teufel hinters Licht zu führen und mit demselben Späße zu treiben. Daher haben die ruthenischen Teufelssagen vorwiegend einen humoristischen Anstrich oder einen ethischen Untergrund, indem Wahrheit und Verstand immer Oberhand gewinnen über die unlautere, physische Macht.

Sehr verbreitet ist der Volksglaube an Hexen (widmy) und Zauberer (widmaky), welche bereits in der Volksphantasie als Menschen mit übernatürlicher Zauberkraft ausgerüstet erscheinen, obgleich alle Merkmale derselben auf ihre rein mythische Abkunst weisen. In den Volkssagen führen die Hexen und Hexenmeister übernatürliche Thaten aus: sie gebieten über Regen und Hagel, Thau, Wolken und Winde, entwenden vom Himmel Sterne und Mond, sliegen in der Luft herum und halten ihre Versammlungen am Kahlenberg (Lýsa horá), wo sie mit den Teufeln verschiedene Spiele veranstalten, verwandeln sich in Thiere oder nehmen auch andere Gestalten an, um dem Menschen einen bösen Streich zu spielen oder Verfolgungen zu entgehen. Hexen sind in jedem Dorfe vorhanden. Die Hexerei ist angeboren und manche junge Mädchen verstehen schon die Hexerei. Sie können den Kühen die Milch abnehmen, Unglück, Krankheiten und selbst den Tod verursachen.

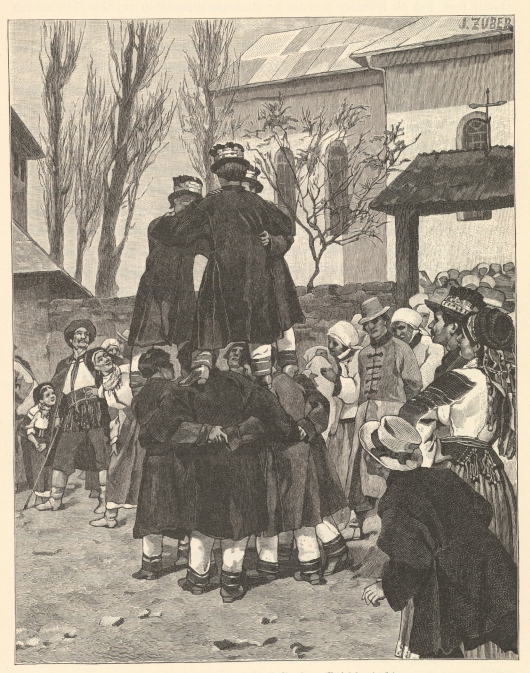
Zu dieser Kategorie gehören die płanétnyky, welche Hagelwetter und Regengüsse beherrschen, und die Wahrsager (znacharý und znacharký), die von dem Bolke in verschiedenen Angelegenheiten, besonders in Krankheiten befragt werden und über eine Unzahl von verschiedenartigen Arzneimitteln, Talismans und Zaubersormeln verfügen.

Das Kind des Teufels und einer Here heißt upyr (Bampyr). Es gibt lebendige und todte Bampyre. Die ersteren haben ein roth angelausenes Gesicht. Die todten Bampyre verwesen nicht im Sarge, sondern kriechen in der Mitternacht heraus, gelangen auch bei geschlossenen Thüren in menschliche Wohnungen, wo sie ihren Berwandten das Blut aussaugen. Will man einen Bampyr befreien, so muß man einen Cspenpfahl in sein Herzschlagen.

Alle diese Geistergestalten sind noch Überreste der dämonischen Macht der Wolken, welche von der Volksphantasie personisiziert und poetisch ausgestaltet wurden.

In hohem Grade ist unter dem ruthenischen Volke der Glaube an den Werwolf (wowkułák) verbreitet. Nach dem Volksglauben verwandeln sich die Zauberer selbst bei Nacht in Wölfe, manchmal aber verzaubern sie aus Haß andere Menschen, die so lange Wölfe bleiben müssen, die semand beim Menschennamen nennend davon befreit. Die Werwölfe sind halbmythische Wesen, welche den Übergang von den zoomorphischen zu den anthropomorphischen mythischen Gestalten der Wolken bilden.

Es gibt eine beträchtliche Gruppe von Volkssagen, welche von Verwandlungen und Verzauberungen in Bäume, Blumen, Sterne, Vögel, Thiere und dergleichen handeln.



Rirchlein (cerkowcia), ein Ofterfpiel in Tyszfowce (Bezirf Horobenfa).

Manche derfelben erinnern an griechische und römische Metamorphosen, was als Beweis dienen kann, daß die heidnische Religion der Ruthenen pantheistisch war. Die Verwandlung ber Jungfrau in eine Birke oder Pappel erinnert an die Metamorphose ber Nymphe Daphne in einen Lorbeer. Der von der Mutter verwünschte Sohn wird in einen Ahorn, sein Pferd in einen Stein verwandelt. Der Rogat, welcher mit feiner entführten Geliebten nirgends einen Priefter finden kann, um fich trauen zu laffen, wird in einen Dornstrauch. das Mädchen in einen Schneeball verwandelt. Überaus zahlreich find die Metamorphosen in Blumen und Aräuter. Der Bruder, welcher unbewußt seine Schwester geheiratet, wird, nachdem beide davon erfahren, zur viola tricolor. Drei Stieftochter, welche die goldene Rifpe am Hanf nicht bewacht haben, wurden von der Stiefmutter verbrannt; aus der Asche wuchsen der Paradiesbaum, die Minze und das Sinngrun hervor. Die Seele der ermordeten Tochter wird in einen Schneeball verwandelt und die aus demfelben verfertigte Klöte zeigt den unschuldigen Tod derselben an. In der Sage vom berühmten Hajdamaken (Räuber), welcher viele Menschen und darunter auch Vater und Mutter ermordet hat, werden die Seelen seiner Eltern in goldene, jene der übrigen Menschen in filberne Upfel an bem Baume verwandelt, welcher aus einem Apfelbaumstocke erwächst, den er gepflanzt und den er auf den Knien rutschend mit im Munde von der fernen Quelle hergebrachtem Waffer begoffen hat.

Nicht minder zahlreich sind die Metamorphosen der Menschen in Bögel und Thiere. Am hänfigsten kommen Kukuksmetamorphosen vor. Die unglückliche Schwiegertochter, die Tochter vor Gram wegen des Todes ihrer Mutter, die nach ihrem Sohn trauernde Mutter erscheinen in einen Kukuk verwandelt. Der Kukuk (im Kuthenischen zazúla k.) und die Nachtigall (solowij m.) sind nach dem Bolksmythus Zwillinge einer Jungfrau, die wider Willen der Mutter eine Schlange (wuz m.) geheiratet hat. Die Mutter wollte diese Kinder umbringen, allein die Tochter verwandelte sie: den Sohn in eine Nachtigall, die Tochter in einen Kukuk, sie selbst aber wurde zu einer Taubnessel.

Der Storch war ehemals ein Mensch, dem Gott einen Sack voll mit Schlangen, Fröschen, Eidechsen und dergleichen gefüllt gegeben hat, er möge das, ohne hineinzuschauen, in den Teich werfen. Aus Neugierde machte er den Sack auf und zur Strafe wurde er in einen Storch verwandelt, welcher jetzt alle die Schlangen, Frösche und dergleichen sammeln muß.

Der Müller, welcher seinen Belz mit dem Fell nach Außen gekehrt hat, um einen Bären nachzuahmen und dem auf Erden mit dem heiligen Petrus wandelnden Gottessohn Schrecken einzujagen, wird zur Strafe in einen Bären verwandelt.

Auch Metamorphosen der Menschenseelen nach dem Tode in verschiedene Wesen, wie Fische, Bögel, Thiere, Insecten u. s. w. kommen vor. Unrecht, Fehltritte, Unheil oder

Unglück sind die gewöhnlichsten Motive solcher Metamorphosen, welche in der panthesitischen Anschauung ihren Grund haben.

In den ruthenischen Bolkssagen werden nicht nur sichtbare Naturerscheinungen und überirdische Wesen, sondern auch abstracte Begriffe personificirt. So glaubt das Bolk an das gute (dódra dóla) und an das böse Schicksal (nedóla, bidá oder złýdni). Ieder Mensch kommt mit seinem Schicksal zur Welt, dessen er bis zum Tode nicht los werden kann. Dóla (das gute Schicksal) ist eine mythische Personification wie die römische Fortuna. Sbenso personificirt das Volk das Necht (práwda) und das Unrecht (krýwda), ferner die unter dem ruthenischen Volke am meisten geheiligten Tage: Sonntag (nedila) und Freitag (światá piátnycia). Diese Sagen haben in der Regel zur ethischen Unterlage, daß die Wahrheit und daß die Wahrheit weder im Feuer, noch im Wasser untergehen, sondern immer ans Tageslicht gelangen wird.

Hierher gehören auch Erzählungen von Gott, Chriftus, von den Aposteln, von der Mutter Gottes u. dgl., welche awar der heiligen Schrift entlehnt, jedoch ber Belt= anschauung des ruthenischen Bolkes angepaßt find. Daran knüpfen sich Legenden, in welchen driftliche Anschauungen an Stelle der mythischen getreten sind. Besonders interessant und sehr verbreitet sind die Legenden von dem jenseitigen Leben, welche von alten Weibern, die dem Scheintode verfallen und im Jenfeits gewesen zu sein glauben, erzählt werden. Sie wissen von Strafen und Vergeltungen zu erzählen, welche den aus der Welt geschiedenen Angehörigen und Bekannten zu Theil geworden seien und die den Begriffen des Volkes entsprechen. Brüder, welche in Zwist mit einander lebten, werden in der Bolfsphantafie als Hunde, die fich fortwährend beißen, in der Unterwelt vorgestellt. Barmherzige, welche Almosen gespendet haben, siten an reichbesettem, Geizige dagegen an leerem Tisch. In einem brennenden Strauch steht ein Mensch, welcher darüber flagt, daß er friert, weil er im Winter feine Herberge geben wollte einem Armen, der in Folge beffen erfroren ift. Ginem Andern rinnt ein Bach aus der Kehle und trotzem fleht er um Waffer, um seinen Durst zu löschen, weil er an einem heißen Tage einem Wanderer auf dem Felde Trinkwasser, das er bei sich hatte, nicht geben wollte. Geizige stehen in siedendem Bech, in Gluth bis an den Gürtel steht ein Jüngling, der die durchs Los für ihn bestimmte Jungfrau nicht heiraten und dieselbe erschlagen wollte, um ihrer los zu werden. Bon den Teufeln mit Spießen angetrieben, trägt Schlangen mit seinen Sanden von einer Grube zur andern ein Sajdamat, welcher viele Menschen, auch Bater und Mutter erschlagen hat. Dben im Simmel thront Chriftus und bie Mutter Gottes, welche goldene Strümpfe ftrickt und brave Kinder halten ihr den Knäuel.

Den Übergang von den mythischen Sagen zu den historischen Überlieferungen bilden Märchen, welche zwar an eine historische Persönlichkeit oder Ortschaft geknüpft, jedoch eine

Schöpfung der Volksphantasie sind. Die historischen Überlieferungen behandeln historische Thatsachen und obwohl dieselben hie und da von den historischen Daten abweichen, so haben sie doch eine große Bedeutung für die Erforschung der Anschauungen des ruthenischen Volkes über seine Vergangenheit. Das Volk steht in diesen Überlieferungen sozusagen abseits von dem, was vorgegangen ist und betrachtet das Vergangene als etwas, was unabhängig von ihm geschehen ist. Seine Seele ist ruhig und was immer es in diesen Überlieferungen erzählen mag, merkt man darin keine Leidenschaft.

Die Überlieferungen aus der älteren Geschichtsperiode, welche die Kämpfe des ruthenischen Volkes mit den Tataren und Türken behandeln, enthalten noch viele Merkmale des mythischen Spos. In den Überlieferungen aus der Kozakenzeit weichen die mythischen Merkmale den historischen Erinnerungen, obwohl hie und da auch Helden der neuesten Zeit, wie z. B. Palij, als mythische Heroen erscheinen.

Eine eigene Gruppe bilden die Thiersagen, die als Überreste des alten Thierepos anzusehen sind. Die ruthenischen Thiersagen sind ein gemeinschaftliches Eigenthum der ariveuropäischen Bölker. Nach dem Volksglauben gab es eine Zeit, in der alle Thiere und Bögel menschliche Sprache sprachen. Der Mensch stand zu den Thieren zur Zeit des Nomadenlebens und der Jagd in engeren Beziehungen, denen er auch menschliche Gefühle, Anschauungen, Thaten und sogar menschliche Sprache zuschrieb.

Die Thiersagen zeichnen sich in der Regel durch Wit und humor aus.

Ungeachtet der unglückseligen Schicksale, welche dem ruthenischen Volke in seiner Vergangenheit zu Theil wurden, hat dasselbe eine reichhaltige Sammlung von Erzählungen aufzuweisen, in denen alles mit scharfem Wit und Humor angegriffen wird, was den Anschauungen und dem Willen des Volkes widerstrebt oder mit demselben nicht in Einklang sich befindet. Alle diese Schöpfungen des ruthenischen Volkes, die Volksdichtung und Volkssage, die unzähligen Sprichwörter und Käthsel bilden die Grundlage der Anschauungen des Volkes von der Welt und dem menschlichen Leben und diese Anschauungen dringen auch dort hinein, wohin noch kein Lichtstrahl der wahren Volksaufklärung gefallen ist.

## Die Urmenier.

Im Frühling des Jahres 1820 unternahm der gelehrte Mechitarift von der Klosterinsel San Lazzaro bei Benedig, Minas Phshsschäftianz, eine Studienreise nach Polen; der Zweck seines 1830 erschienenen "Dschanabharhortutiún i Lehastán jew hails gochmánz pnagiáłys i hajgazánz serelóz i nachniáz Aní kachakín" (Reisewanderung nach Polen und anderen Gegenden, die von den auß der uralten Stadt Ani stammenden Armeniern bewohnt werden) war, auß geschichtlichen Quellen und unmittelbarer