(gest. 1290) in der Kreuzkirche zu Breslau soll aus gebranntem Ton hergestellt fein; es ist farbig bemalt, weshalb sich das Material schwer feststellen lässt.

Endlich find in manchen Gegenden die gravierten Metallplatten sehr beliebt gewesen, besonders an der deutschen Oftseeküste. Lübeck, Stralsund, Danzig u. s. w. bergen großartige Beispiele und im nordöstlichen Frankreich die Gegend um Châlonsfur-Marne; reiche Masswerke bekrönen und umrahmen die Gestalten; die Hintergründe find mit schön erfundenen Mustern überzogen und die Gestalten selbst mit großen, festen Strichen gezeichnet. In Lübeck sind die beiden hervorragendsten Grabplatten diejenigen der beiden Bischöfe Burchard von Serken (gest. 1317) und Johann von Mul (gest. 1350) im Dom und jene des Bürgermeisters Johann Lüneburg (gest. 1461) und seines Sohnes (gest. 1474) in der Katharinenkirche. Auch im Domkreuzgang zu Hildesheim findet sich eine schöne gravierte Grabplatte des Bischofs Otto von Braunschweig (gest. 1279), welcher den Woldenberg dem Bistum zugebracht hat; er hält diese Burg daher auf dem Arm.

Der einfachste Leichenstein dieser Art bestand natürlich darin, dass man die Gestalt in eine Hausteinplatte einriss. Derart ist der Grabstein Libergier's hergestellt, des Baumeisters von St.-Nicaise zu Rheims, der heutzutage im Nordkreuz des Domes aufgerichtet ist.

#### 14. Kapitel.

# Einrichtungsgegenstände.

(Kirchenmobiliar.)

### a) Altare.

Die heilige Handlung erfordert in Erinnerung an ihre Einsetzung einen Tisch; dieser Tisch ist der Altar. Daher heisst die große obere Platte die Mensa. Dieselbe und Aufbau. foll aus einem großen Stein hergestellt werden.

Jeder Altar wurde und wird geweiht (konsekriert). Als bleibendes Zeichen dieser Weihe erhält die Mensa auf ihrer Oberseite fünf Kreuze eingemeisselt.

Da fich die Christen unter den graufamen und langanhaltenden Verfolgungen mit ihrem Gottesdienst in die Gräberstätten, die Katakomben, flüchteten und dort über den Gräbern der Märtyrer die heilige Handlung darbringen mußsten, so wurde es, als die Christen wieder öffentlich ihre Altare aufschlagen durften, Gebrauch und Vorschrift, unter oder in den Altar den Leib eines Märtyrers zu bergen. Dies konnte in einer kryptaartigen Wölbung unter dem Altar geschehen, wie dies der Grundriss von St. Gallen zeigt, oder der Heilige wurde in den Unterbau des Altars (Stipes) gelegt; dann erhielt dieser Unterbau wohl eine Oeffnung, die Fenestella, wie sie noch der Altar im »alten Dom« zu Regensburg zeigt. Später stellte man die Ueberreste der Heiligen in prächtigen Schreinen hinter und über dem Altar auf. Dies finden wir befonders zu romanischer und frühgotischer Zeit. Von da ab und heutzutage wird in der Mensa eine kleine Oeffnung angeordnet, das Reliquiengrab, und in diese ein kleiner Teil eines Heiligen nebst der Urkunde über die Weihung gelegt; diese Oeffnung wird mit einem Steinplättchen verschlofsen; letzteres erhält das fünfte Weihekreuz

Aus diefen fich allmählich umbildenden Gebräuchen ergab fich die Gestalt

des Altars, der entweder die Menfa auf Säulchen oder auf einem festen Unterbau zeigt.

180. Mensa auf Säulchen. Einer der ältesten und prachtvollsten Altäre mit Säulchen unter der Mensa, der sich in Deutschland erhalten hat, ist derjenige im Dom zu Braunschweig; ihn hat Heinrich der Löwe aus dem gelobten Lande 1172 mitgebracht. Vorzüglich modellierte Kapitelle aus Bronze schmücken die Säulchen; die Deckplatte ist aus einem fremden polierten Syenit.

181.

Mensa

auf festem
Unterbau.

Bei denjenigen Altaren, die einen festen Unterbau besitzen, wird derselbe oft mit verschwenderischer Pracht ummantelt. So hat sich in Sant' Ambrogio zu Mailand die Pala d'orò erhalten, welche der Erzbischof Angilbert (835) von einem Goldschmied Vuolvin ansertigen ließ. Das Figürliche ist sehr geschickt modelliert und getrieben. Wie ehrenhaft der Erzbischof gegen seinen Künstler handelt, beweist die Tatsache, das Vuolvin nicht bloß den Erzbischof als Geschenkgeber, sondern auch sich selbst gleichberechtigt auf dieser Umkleidung als getriebene Figur darstellen durste. Ueber dem Erzbischof steht: »SCS. AMBROSIVS DOMNVS ANGILBERTVS«; über dem Künstler: »SCS. AMBROSIVS VVOLVINVS MAGIST PHABER«.

Oft war nur die Vorderseite des Unterbaues so prächtig ausgestattet; dann heist diese Verkleidung das Antipendium. Solcher haben sich viele erhalten. Bekannt ist der von Heinrich dem Heiligen (1008) an das Aachener Münster geschenkte Altar, der in seinen Hauptbestandteilen noch gut erhalten ist, wenn er auch Umänderungen erlitten hat.

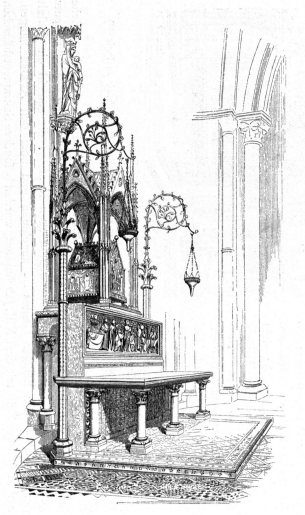
182. Altare mit Rückwänden Da in den Urzeiten des Christentums der Geistliche hinter dem Altar, mit dem Gesicht der Gemeinde zugewendet, stand und da er bei der heiligen Handlung nach Osten blicken soll, so lag der Altarraum im Westen der andächtigen Versammlung; die Kirchen waren also mit dem Altar nach Westen gerichtet. Daher durste der Altar keine Rückwand oder einen sonstigen Aufbau besitzen.

Später, vielleicht als man die Heiligenschreine hinter den Altären aufstellte, trat der Priester auf die andere Seite des Altars, den Rücken gegen die Gemeinde gewendet. Seitdem sind die christlichen Kirchen mit ihren Altarräumen nach Osten gerichtet, und man bringt hinter den Altaren Rückwände an.

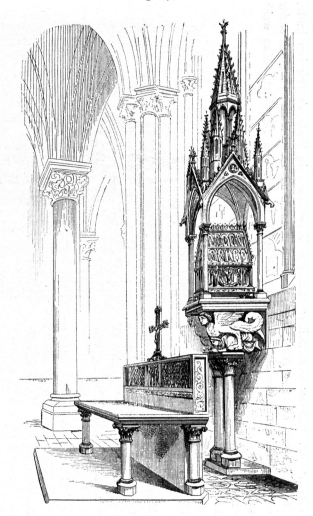
Diese Rückwände (*Retables*) sind hin und wieder vom XIII. Jahrhundert ab noch vorhanden. Sie sind aus Holz, Stein oder aus Gold und Silber getrieben wie die Antipendien. Dass sie schon einige Jahrhunderte im Gebrauch waren, zeigen die vielen Urkundenstellen, welche von der Schenkung solcher mit Gold, Silber und Edelgestein reich geschmückten Altartafeln, besonders zur Zeit der Karolinger, erzählen.

Eine der bekanntesten dieser reichen, in Gold und Silber getriebenen Rückwände dürste diesenige sein, welche Kaiser Heinrich der Heilige dem Dom zu Basel geschenkt hat und die sich jetzt im Musée Cluny zu Paris besindet; sie soll aus reinem Golde getrieben sein. Dass die Säulchen nicht mehr der Zeit Heinrich's entstammen, dürste klar sein; vielleicht wurden mit ihnen auch die Bogen erst angesertigt, und zwar gegen Ende des XII. Jährhunderts. Diese Figuren selbst sind von ganz vortresslicher Arbeit, so dass man von dem hohen Stande der Bildnerei Deutschlands um das Jahr 1000 überrascht ist, da das wenige, welches sich von da ab bis gegen 1180 erhalten hat, kaum der Erwähnung lohnt.

Einer der schönsten Altare aus der klassischen Zeit des heiligen Ludwig (1223-70) ist derjenige in der Chapelle de la Vierge in der Abteikirche von St.-Denis



Altar in der Chapelle de la Vierge



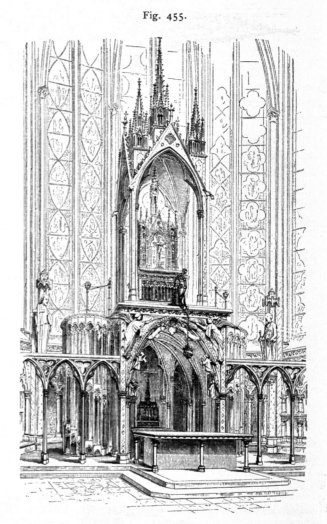
ge Altar des heil. Eustachius in der Abteikirche zu St.-Denis 165).

bei Paris (Fig. 453<sup>165</sup>). Er ist allerdings von *Viollet-le-Duc* erst aus den Trümmern wiederhergestellt worden, die von den unschätzbaren Kunstwerken nach der »großen« Revolution übrig geblieben waren. Glücklicherweise lagen Zeichnungen eines *Jean Percier* vor, welcher unmittelbar nach der Verwüstung in St.-Denis skizziert hatte. Die Rückwand wie die Altarplatte sind aus Lias und die seitlichen Lampenständer aus vergoldetem Schmiedeeisen; alles ist reich bemalt und vergoldet. Man weiss

nicht, foll man mehr die mittelalterliche Schöpfung oder die herrliche Zeichnung *Viollet*'s, die in Fig. 453 wiedergegeben ift, bewundern.

Ein zweites Beispiel dieser Musterwerke ist der Altar des heiligen *Eustachius* zu St. Denis bei Paris (Fig. 454<sup>165</sup>); hier ist der Heiligenschrein völlig von der Rückwand getrennt.

Den prunkvollsten Aufbau folcher Reliquienschreine besitzt der Hochaltar der Ste.-Chapelle du Palais in Paris (Fig. 455 166); dieser war von Ludwig dem Heiligen zur Aufbewahrung der Dornenkrone erbaut worden; daher die feierlichste Art des Altaraufbaues. Der urfprüngliche Altar, welcher anscheinend zwischen 1240 und 1250 entstanden war, ist nicht mehr vorhanden; die Tribüne dahinter ist aus den Trümmern wiederhergestellt worden; sie dürfte erst dem Ende des XIII. Jahrhunderts entstammen. Der ganze Aufbau und die Wendeltreppen find aus Holz geschnitzt und mit reicher Bemalung und Vergoldung ausgestattet.



Hochaltar in der Sainte-Chapelle du Palais zu Paris 166).

Bei diesem Altar ist das heilige Sakrament in der Kapsel untergebracht, welche in der Mitte vor dem unteren Spitzbogen hängt. Die Aufbewahrung des Sakraments geschah in der frühen Zeit anscheinend in solchen Kapseln, die zumeist die Gestalt der Taube — des heiligen Geistes — annehmen und über den Altären hängen. Erst in späterer Zeit, seit dem XIII. Jahrhundert, wurden besondere Sakramentshäuschen hergestellt. Doch hierüber später.

166) Nach ebendaf., S. 36.

<sup>165)</sup> Nach: VIOLLET-LE-DUC, a. a. O., Bd. II, S. 42.

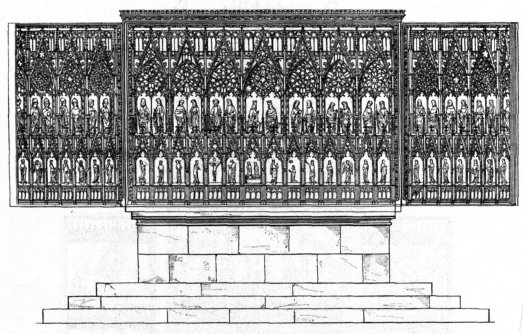
Diese Rückwände entwickelten sich in Deutschland, einschließlich der Niederlande, zu den sog. Flügelaltaren.

183. Flügelaltare.

Die Hauptdarstellung, ob gemalt oder in erhabener Arbeit, wurde durch zwei Flügel zugedeckt, welche, wenn erwünscht, aufgeklappt wurden und zur Vergrößerung des Mittelbildes dienten. Die Rückseiten der Flügel sind gewöhnlich nur gemalt, so dass durch Oeffnen oder Schließen des Altars der geringeren oder größeren Festlichkeit des Gottesdienstes Ausdruck gegeben werden konnte.

Diese Flügelaltare wuchsen sich zu ganz besonderen Größen aus. Besonders in der Mark Brandenburg und in den benachbarten Tieslanden haben die Gemeinden



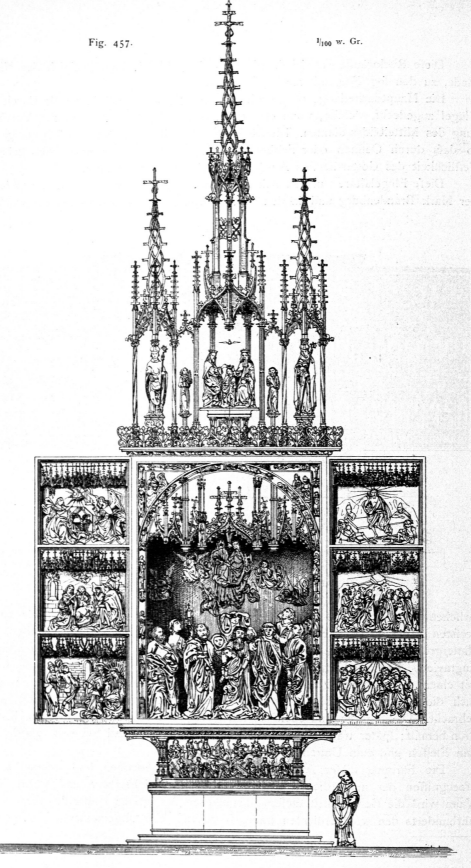


Hochaltar in der Liebfrauenkirche zu Oberwesel 167).

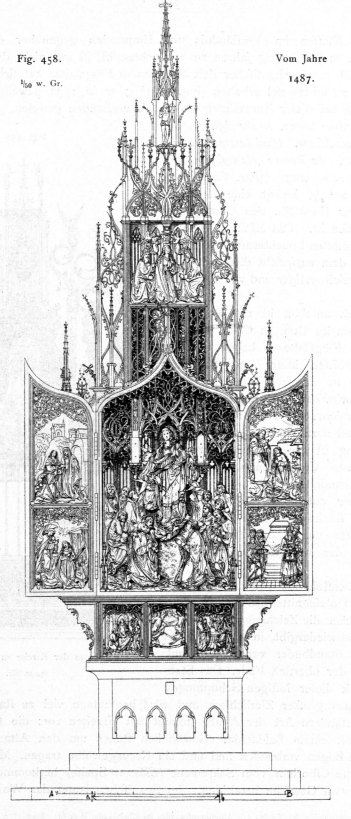
zwischen 1500 und 1530 unzählige solcher Altare, von den kleinsten bis zu den größten Abmessungen, herstellen lassen; sie sind bis auf unsere Tage erhalten. Die Hintergründe sind meistens reich vergoldet; oft sind in die Vergoldung Damastmuster eingraviert. Ersichtlich ist sämtliches Holzwerk, ehe es bemalt oder vergoldet wurde, mit einem Gemisch von Kreide und Leim öfter gespachtelt und geschliffen worden; auch die seineren Modellierungen sind offenbar erst durch diesen Spachtel hervorgebracht. Die Figuren sind ebenfalls reich vergoldet und kräftig mit Blau, Rot und Grün bemalt; später traten Braun und Indigo auf; Weiss und Schwarz wurde meist zum Fleisch und zum Umreissen verwendet.

Die Färbung dieser Altare ist durchweg unübertrossen und gegenüber den Erzeugnissen der neuzeitlichen Heiligenwerkstätten unschätzbare und wahre Kunst. Wann wird die Geistlichkeit diesen Missgeburten der letzten Hälste des vergangenen Jahrhunderts den wohlverdienten Lauspass geben? Ein allgemeineres Versagen der

<sup>167)</sup> Nach: Bock, a. a. O.



Altar von Veit Stofs in der Marienkirche zu Krakau 168).



Marienaltar in der Herrgottskirche zu Creglingen a. d. T.

gebildeteren Klaffen im Verständnis und Empfinden gegenüber den bildenden Künften, wie es seit fünfzig Jahren zu beobachten ist, ist gar nicht denkbar.

Ein noch aus hochgotischer Zeit stammender Flügelaltar hat sich in der Liebfrauenkirche zu Oberwesel erhalten (Fig. 456<sup>167</sup>); er ist 1331 geweiht worden; die Rückwand ist bei dieser Einweihung ersichtlich vorhanden gewesen. »Anno domini

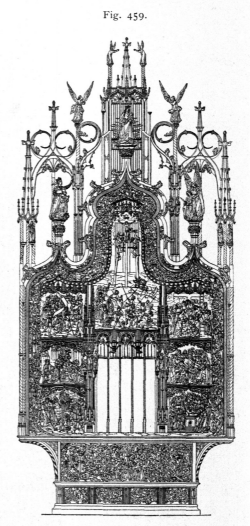
MČCC. Tricesimo primo. In die Assumpcionis gloriose virginis Marie. Istud summum altare fuit consecratu. In honore gloriosissime virginis Marie et Anne matris ipsus. Cum eodem Summo choro« 168), besagt eine Urkunde, welche in der Nordseite des Chors unter Glas eingelassen ist. Das XIV. Jahrhundert ist das trockenste und nüchternste des ganzen Mittelalters; dem entspricht diese eintönige Verteilung gleichwertiger und viel zu kleiner Figürchen.

Aehnlich unschön ist die Rückwand des Hochaltars im Dom zu Cöln.

In den Flügelaltaren haben sich um 1500 die größten Maler und Bildhauer betätigt. So ist ein sehr bekannter Altar derjenige von *Veit Stoss* in der Marienkirche zu Krakau, die Aufnahme Mariens in den Himmel darstellend (Fig. 457). Derselbe Vorgang ist auf dem wundervollen Klappaltar von Creglingen a. d. Tauber (Fig. 458) behandelt.

Nebenher entwickeln fich auch die hohen festen Rückwände ohne Klappflügel. Ein Seitenaltar aus Kalkar (Fig. 459<sup>169</sup>) bietet eines der üppigsten und reichsten Beispiele.

Die nebenstehende Tafel ist die Nachbildung eines Holzschnittes aus dem XV. Jahrhundert, welcher die Zeichnung einer hohen Altarrückwand wiedergibt, in welcher unten Nischen für Standbilder vorgesehen sind, ebenso unter der obersten Fiale. Das Stabund Masswerk dieser luftigen Schöpfungen



Altar in der Kirche zu Kalkar <sup>169</sup>).

1/50 w. Gr.

ist von überaus großer Zierlichkeit und wird heutzutage viel zu stark hergestellt. Eine besondere Art der Altare kommt seit Urzeiten vor: die Ciborienaltare, die Altare mit einem Baldachin. Gewöhnlich stehen um den Altar vier Säulen, welche durch Bogen verbunden sind und ein Kreuzgewölbe tragen. Man nimmt an, dass der Name Ciborium vom Sakrament (Cibus = Speise) herkomme, welches in einer Taube vom Gewölbe herabhing. Im Spanischen lautet das Wort Cimborio.

184. Hohe, fefte

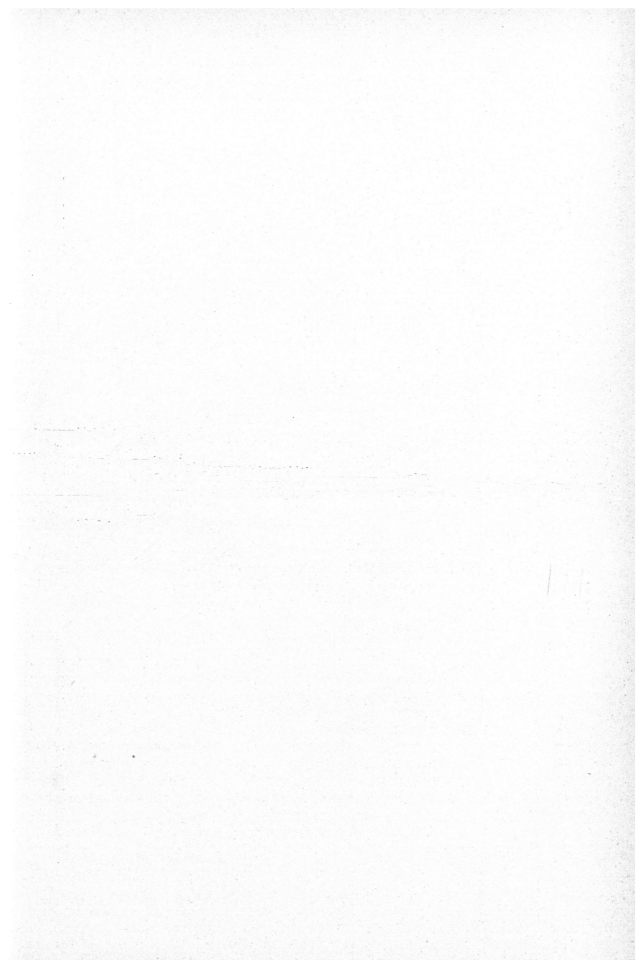
Rückwände

ohne Klappflügel.

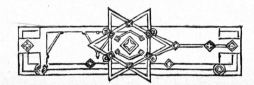
<sup>185.</sup> Ciborienaltare.

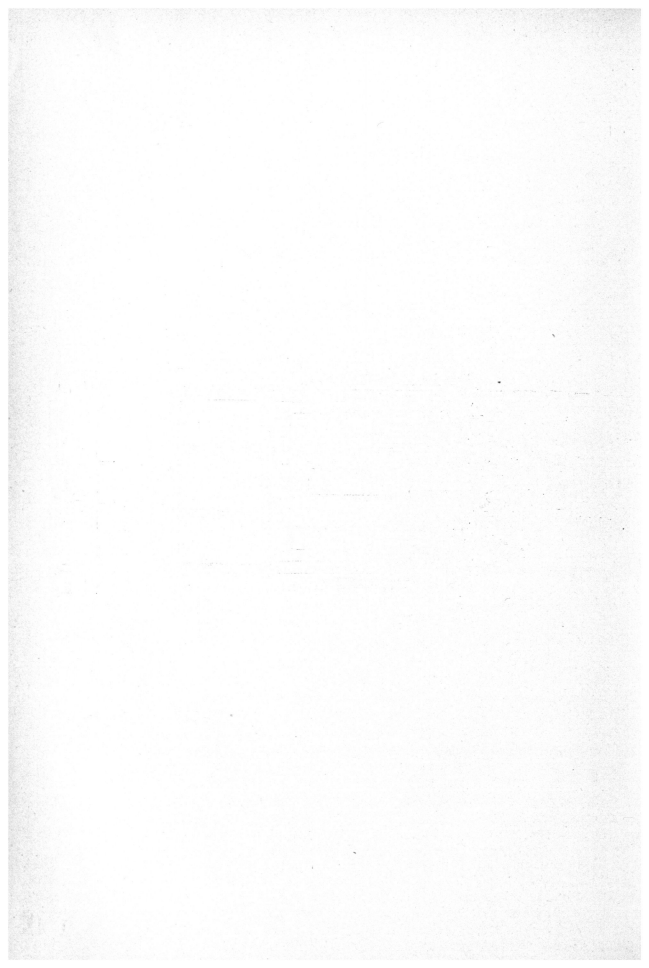
<sup>168)</sup> Nach: Jahrbücher des Vereins von Alterthumsfreunden im Rheinlande, Heft 61. Bonn 1877. S. 184.

<sup>169)</sup> Aus'm Weerth, a. a. O.



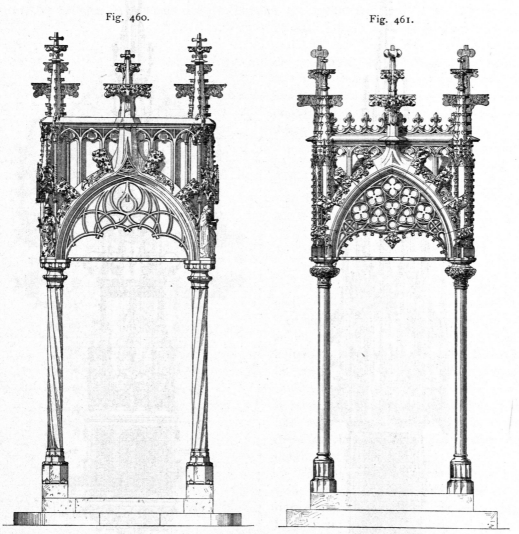
aus dem XV. Jahrhundert im zu Nürnberg.





Der Hochaltar in Sant' Ambrogio zu Mailand, welcher die Pala d'orò Angilbert's trägt, ist von einem Ciborium vom Anfang des XIII. Jahrhunderts überdeckt.

Fig. 460 u. 461 170) zeigen die etwas nüchternen Schöpfungen der späten Gotik in St. Stephan zu Wien; dieselben sind aus Haustein, und, da die Bogen schieben, müssen die vier Säulen fast immer durch Anker zusammengehalten werden.



Altare im St. Stephansdom zu Wien 170).

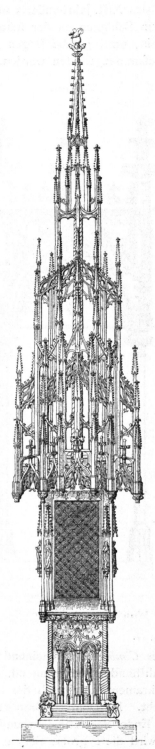
1/50 w. Gr.

In der Kathedrale von Gerona ist ein solches Cimborio, anscheinend mit getriebenen Silberblechen verkleidet und dem XIV. Jahrhundert entstammend, erhalten.

Bei allen diesen Altaren war das heilige Sakrament außerhalb des Altars in einem besonderen Sakramentshäuschen untergebracht. Im Dom zu Brandenburg ist noch ein frühgotisches Sakramentshäuschen vom Ende des XIII. Jahrhunderts aus Holz geschnitzt und vergoldet erhalten. Leider wird diese große Seltenheit nicht genügend erhalten.

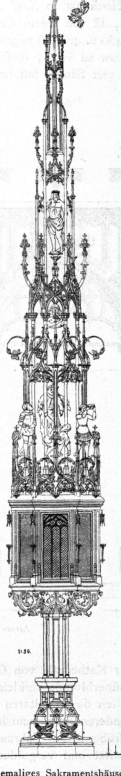
186. Sakramentshäuschen und Tabernakel.

<sup>170)</sup> Nach: Wiener Bauhütte etc.



Sakramentshäuschen in der Kirche zu Griethaufen 171).





Ehemaliges Sakramentshäuschen in der Pfarrkirche zu Feldkirch 172).

Die Spätgotik stellte die Sakramentshäuschen in der reichsten Filigranarbeit aus Werkstein her und läst sie bis hoch unter die Gewölbe schießen. Zwei Beispiele solcher Sakramentshäuschen geben Fig. 462 (Griethausen bei Kleve<sup>171</sup>) u. 463 (Feldkirch in Vorarlberg<sup>172</sup>); das letztere ist aus Eisen geschmiedet.

Seit dem Trienter Konzil muß in den katholischen Kirchen der Außbewahrungsort des heiligen Sakraments auf den Altaren angebracht sein und heißt Tabernakel.

Fig. 464.

St. Johanniskirche zu Herzogenbusch.

Darüber wird dann das Expositorium verlangt, ein freier Platz, auf welchem die Monstranz ausgestellt werden kann; hier muß immer ein Kruzifix vorhanden sein. Dadurch ist für den Hochaltar ein gegen das mittelalterliche völlig verschiedenes Programm gegeben.

Die Höhe des Altartisches beträgt ungefähr 1,00 m, die Tiese ohne die Leuchterbank 0,60 m, die Länge bei Seitenaltaren von 1,50 m an, bei Hochaltaren bis zu 4,00 m und darüber.

187. Abmessungen.

#### b) Chorgeftühl, Lettner und Chorschranken.

Die Domherren, die Stiftsgeiftlichen und die Kloftergemeinschaften haben die Verschiedenheit der Chöre. Verpflichtung, zu gewissen Tag- und Nachtzeiten gemeinsam den Chorgesang abzuhalten. Zu diesem Zwecke bedürfen sie langer, einander gegenüberstehender Stuhlreihen, welche gegen Zug und störende Zuschauer abgeschlossen sind, und zwar nach den Seiten hin durch die Chorschranken und nach Westen hin durch den Lettner.

Die Geistlichkeit des Bischofs sass wohl ansangs um den Sitz desselben in der Apsis, der *Tribuna*. Solchen uranfänglichen Anlagen entsprechen anschei-

nend noch die Sitze in San Clemente zu Rom und im Dom zu Torcello.

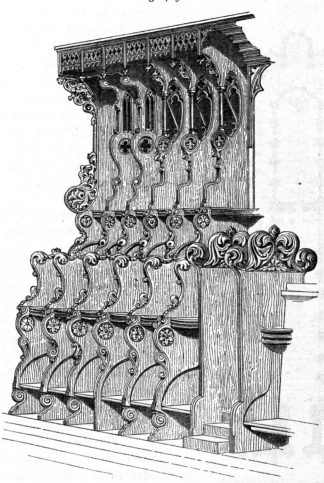
Die Sänger brachte man im Langschiff unter; dies zeigt noch San Clemente. Die niedrigen Chorschranken, welche diesen Raum einschließen, tragen den Namenszug Johann VIII. In Spanien sitzen heute noch die Chorgeistlichen nebst den Subdiakonen und den Sängern im Langschiffe. Der eingebaute Coro zerstört den ganzen Innenraum dieser Kirchen, da er sich sehr hoch austurmt. In den übrigen Ländern rückte das Chorgestühl zumeist vor die Apsis in den Langschor. Reichte dieser Langschor allein für das Unterbringen der vielen Sitze nicht aus, so wurden sie bis unter die Vierung vorgeschoben. Um dort noch genügendes Licht für die Stuhl-

<sup>171)</sup> Nach: Aus'm Weerth, a. a. O., Taf. VI.

<sup>172)</sup> Nach: Mittheilungen der Central-Commission etc.

reihen zu beschaffen, errichtete man über der Vierung die offenen Vierungstürme, die ebenfalls Ciborien, wohl auch Laternen genannt werden. So berichtet auch der Abt Menco von Werum (1238): »Primum enim erat propositum, ut inter duo brachia ecclesiae sieret ciborium in modum turris, cujus laquearia super tectum ecclesiae in hujus modi operibus sollent extolli, ut fenestrae super tectum prominentes chorum illuminent . . « 173).





Chorgestühl in der Zisterzienserkirche zu Maulbronn 174).

[Zuerst hatte man nämlich vorgehabt, zwischen die beiden Kreuzstügel der Kirche ein Ciborium in der Art eines Turmes herzustellen, dessen Decke bei dieser Art Bauten gewöhnlich über dem Kirchendach so hoch hinausgerückt wird, dass die Fenster, da sie über das Dach hinausragen, den Chor erhellen.]

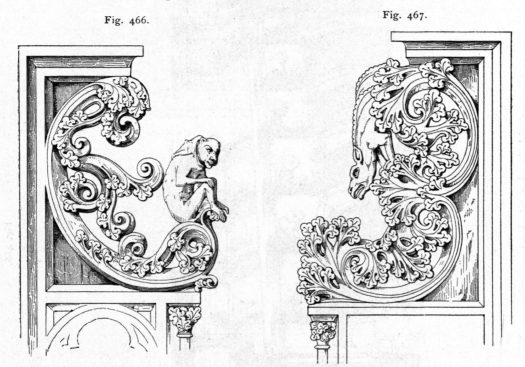
Schöner und folgerichtiger ist es, wenn der Langchor so groß hergestellt wird, dass er zum Unterbringen des Chorgestühls ausreicht. In dieser Weise haben ihn die Engländer bei ihren Kathedralen und Klosterkirchen sast durchgängig ausgesührt; daher ihre so befremdend lange Kirchen. Der Lettner mit dem Laienaltar schließet dort diesen Langchor gegen die Vierung ab. Die Fenster des Vierungsturmes erleuchten den

<sup>178)</sup> Siehe: Matthei Veteris aevi Analecta. Menconis Chronicon Abbatis III in Werum. 1738. Bd. II, S. 132 ff.

<sup>174)</sup> Nach: PAULUS, a. a. O.

Raum unmittelbar vor diesem Altar, und das Kreuzschiff wie das Längsschiff bleiben in ihrer ganzen Ausdehnung für die Laien offen. Betritt man die englischen Kirchen von ihrem Westende wie von ihren Kreuzenden aus, so kann das entzückte Auge diese Riesenräume mit einem Blick übersliegen und geniesen. Diese Anordnung besitzen auch die Dome von Halberstadt und Magdeburg, wie die St. Johanniskirche zu Herzogenbusch (Fig. 464).

Dies ist, wie gesagt, die stolzeste und richtigste Lösung; aber sie erfordert überaus langgestreckte Kirchen, und hierzu haben in Deutschland, wenigstens sast immer, die Mittel gesehlt. England muss dagegen schon zur Zeit Wilhelm des Eroberers solch überaus großen Reichtum besessen haben — und dies wird wohl



Vom Chorgestühl in der St. Viktorskirche zu Xanten 175).

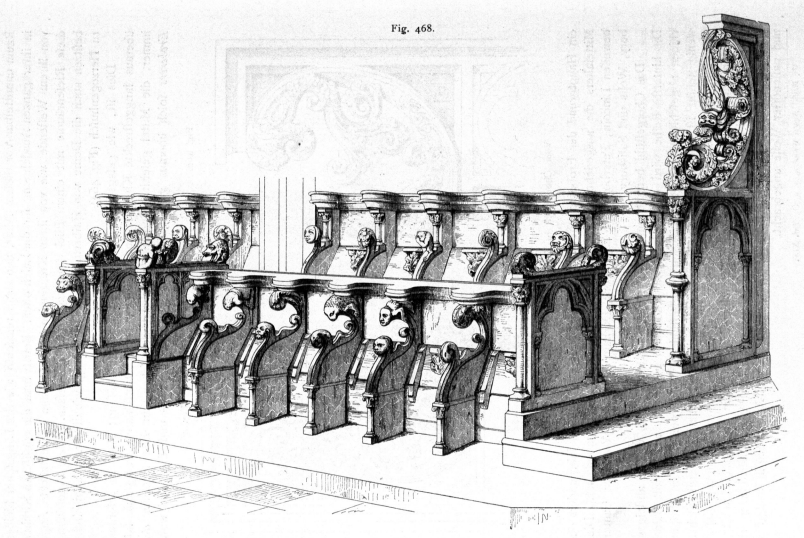
ein Hauptgrund der Eroberung gewesen sein —, das es in jedem Jahrhundert des Mittelalters die ausgedehntesten Kirchen der ganzen Welt geschaffen hat. Dies beweisen Lincoln, Peterborough, Ely, York, Durham, Lichfield, Worcester, Canterbury, Wells und Salisbury.

Das Chorgestühl besteht zumeist aus mehreren Reihen Sitze, welche ansteigen. Die hinterste Reihe wird durch eine hohe Rückwand geschutzt, welche mit Baldachinen abgeschlossen ist. Dies ist am Chorgestühl zu Maulbronn, das im übrigen wenig schön ist, zu sehen (Fig. 465 174). Da die Chorgebete längeres Stehen erfordern, so sind die Sitze als Klappsitze hergestellt, welche, wenn sie hochgeklappt werden, an ihrer oberen Kante noch einen kleineren Sitz, die Misericordia, tragen, um den älteren und schwächeren Mitgliedern beim Stehen eine Unterstützung zu gewähren. Deswegen sind auch für das Stehen Rücken- und Armlehnen in kräftigster und passendster Weise angebracht.

180.

Chorgestühl.

<sup>175)</sup> Nach: Aus'm Weerth, a. a. O., Taf. XIX.



Chorgestühl in der St. Viktorskirche zu Xanten 175).

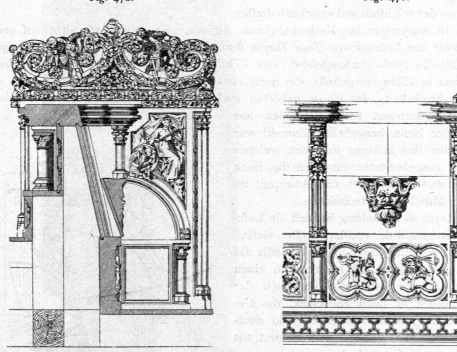
Diese Chorstühle sind zumeist mit reichstem Schnitzwerk ausgestattet; besonders die Misericordien sind oft der Ort von Scherz und Laune. Aus romanischer Zeit hat sich fast nichts erhalten. In Ratzeburg sind einige Ueberreste eines solchen Gestühls vom Ende des XII. Jahrhunderts auf uns gekommen. Wilars von Honecort



1/10 w. Gr.

Fig. 470.

Fig. 471.



1/10 w. Gr.

1/10 w. Gr

Vom Chorgestühl im Dom zu Cöln 176).

zeichnet in seinem Skizzenbuch um 1240 zwei solcher Wangen; die eine ist von großem Reichtum und besonderer Schönheit. In Xanten am Niederrhein besindet sich in St. Viktor ein ähnlich gestaltetes Gestühl (Fig. 466 bis 468); es ist das schönste frühe gotische Gestühl, das sich in Deutschland erhalten hat; die Zeichnung gibt die

<sup>176)</sup> Nach: SCHMITZ, a. a. O.

Schönheit der Modellierung nicht wieder. In Frankreich fucht ihm dasjenige zu *Notre-Dame de la Roche* den Rang abzulaufen.

Diese Rankenfuhrungen der großen Chorstuhlwangen sind ein noch viel zu wenig ausgenutztes Vorbild für die verschiedensten Lösungen der gotischen bürgerlichen Baukunst.

Im Chor des Cölner Domes hat sich ein ebenso prächtiges, wie schön modelliertes Gestühl erhalten, das wohl kurz vor der Einweihung des Chors (1322) entstanden ist (Fig. 469 bis 472<sup>176</sup>); besonders das Figürliche ist mit einer für den unteren Rhein so ungewöhnlichen Beherrschung der menschlichen Gestalt auch in den lebhastesten Bewegungen modelliert, dass man wohl an die Strassburger Schule denken dars. Ein einsaches Gestühl der späteren Zeit bietet Fig. 473<sup>177</sup>) aus Heiligkreuz zu Krakau.

Eines der reichsten und märchenhaftesten

Gestühle ist dasjenige der Kathedrale von Amiens. Es weist 116 Sitze auf und wurde unter der Leitung von Fean Turpin durch zwei Tischler Alexandre Huet und Arnoult Boullin 1508—22 ausgesührt; der » Tailleur d'ymages« war Antoine Avernier. Es ist ganz in Eiche hergestellt, die noch vom Holzwurm unberührt ist.

Zur Ausstattung des Chors gehörten auch die Lesepulte. Diejenigen, welche

ihren festen Standort hatten, wurden aus Bronze oder Stein hergestellt. Zumeist war es der Adler des heiligen Johannes, welcher auf seinen ausgebreiteten Fittichen das Buch trug. In dieser Form ist das Adlerpult im Aachener Münster gut bekannt.

Im Dom zu Naumburg hat sich ein Lesepult aus Stein von der meisterhaftesten Gestaltung erhalten. Ein junger Subdiakon hält das
Buchbrett, welches selbst noch durch einen
belaubten Stamm unterstützt ist; auch der
Farbenschmuck ist noch zu sehen; das Gewand ist rot gesärbt. Dieses Kleinod deutscher frühgotischer Bildhauerkunst stammt aus
der Zeit um 1260 und stand bisher ungeschützt, jeder Verstümmelung ausgesetzt, in
einem Winkel<sup>178</sup>).

Derselbe Gedanke ist öfter wiederholt worden. So findet sich in Heiligenstadt ein ähnliches, allerdings wenig schönes Pult.

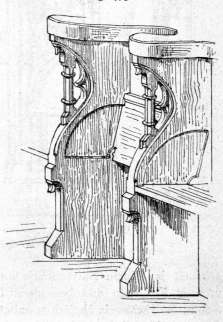
Aus Ebersdorf bei Lichtenwalde im Erzgebirge hat fich dagegen ein folches Lese-

Fig. 472.



Vom Chorgestühl im Dom zu Cöln 176).

Fig. 473.



Chorgestühl in der Heiligkreuzkirche zu Krakau 177).

190. Lefepulte. Fig. 474.



Lesepult in der Kirche zu Ebersdorf (Sachsen 179).

pult mit einem Subdiakon aus der Zeit um 1500 erhalten (Fig. 474<sup>179</sup>), das fast an das Naumburger Pult heranreicht.

Ihm ebenbürtig ist von der gleichen Künstlerhand ein Engel als Lesepult aus derselben Kirche; beide besinden sich nun in der Sammlung des Königl. Sächs. Altertumsvereins zu Dresden.

Neben diesen reichen Ausbildungen finden sich auch einfachere. So zeigt Fig. 475<sup>180</sup>) ein Lesepult aus dem Zisterzienserkloster Osseg in Böhmen (gegen 1200); die eingeknoteten Säulen sind eine beliebte Spielerei des ausgehenden XII. Jahrhunderts.

Der Raum, in welchem das Chorgestühl stand, wurde, wie schon angedeutet, nach dem Langschiffe hin, also nach Westen, durch eine Wand, den Lettner, abgeschlossen. Der Name kommt wohl von Lectorium her, da von ihm aus das Evangelium und die Episteln verlesen wurden. Gewöhnlich führen daher Wendeltreppen hinauf, und oben ist eine kleine Empore vorgesehen.

Vor diesem Lettner wurde der Altar für den Pfarrgottesdienst der Laien aufgestellt. Alsdann führten rechts und links zwei Türen in den Chorraum. War eine Tür in der Mitte angebracht, so sind zwei Altare rechts und links davon angeordnet.

Einer der ältesten Lettner, der sich in Deutschland erhalten hat, ist derjenige zu Maulbronn (Fig. 476<sup>181</sup>). Er ist sehr massiv und wird gegen 1150 entstanden sein. Da die Maulbronner Kirche eine Klosterkirche

191. Lettner.

<sup>177)</sup> Nach: Essenwein, A. v. Die mittelalterlichen Kunstdenkmale der Stadt Krakau. Nürnberg o. J.

<sup>178)</sup> Siehe: Hasak, M. Geschichte der deutschen Bildhauerkunst im XIII. Jahrhundert. Berlin 1899.

<sup>179)</sup> Nach: WANCKEL, O. Sammlungen des Königl. Sächfischen Altertumsvereins zu Dresden. Dresden 1900.

<sup>180)</sup> Nach: Mittheilungen der Central-Commission etc.

<sup>181)</sup> Nach: PAULUS, a. a. O.

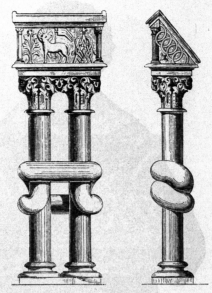
war, die zur Zeit der Errichtung dieses Lettners eine zahlreiche Klostergenossenschaft barg, so ist der Lettner weit in das Schiff vorgerückt, um genügenden Raum zu umschließen.

Nicht viel junger, aber bedeutend reicher ist der Lettner in der Klosterkirche zu Wechselburg (zwischen Leipzig und Chemnitz), wenn er auch nicht mehr an seinem ursprünglichen Orte steht. Er ist durch seine Bildwerke bekannt und wird gegen 1190 entstanden sein.

Im Dom zu Naumburg ist vor dem Ostchor der alte romanische Lettner noch an Ort und Stelle erhalten.

Vor dem Westchor daselbst steht dann ein frühgotischer Lettner aus der Zeit um 1270 mit seinen hochberühmten Bildwerken in der oberen Brüstung.

In Gelnhausen hat sich in der Pfarrkirche ein sehr schöner Lettner mit verhältnismässig geräumiger Emporenanlage erhalten; er dürste der Zeit um 1250 entstammen. Fig. 475.



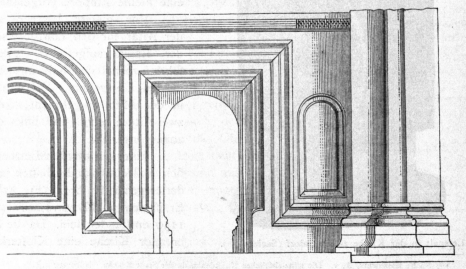
Lesepult im Kapitelsaal des Klosters zu Offeg 180).

Gegen 1280 ist der reiche Lettner der St. Elifabethkirche zu Marburg entstanden.

Ein schöner Lettner der hochgotischen Zeit hat sich in der Stiftskirche zu Oberwesel erhalten (1331; Fig. 477 182).

Aus fpätgotischer Zeit sind hochmalerische Lettner im Dom zu Magdeburg (1458) und in demjenigen zu Lübeck noch vorhanden.

Fig. 476.



Lettner in der Zisterzienserkirche zu Maulbronn 181). Vom Chor aus geschen.

Von besonderer Schönheit ist das Bild, welches der Lettner im Dom zu Halberstadt (1510) bietet.

Es war seit der altchriftlichen Zeit Sitte, in den großen Bogen, welcher den Altarraum nach dem Schiff zu abschließt (Triumphbogen genannt), ein großes Triumphkreuz aufzuhängen oder auf einem quer über das Schiff gespannten Balken aufzurichten. Gewöhnlich standen dann rechts und links Maria und Johannes. Der Balken selbst war mit Bildern oder Büsten der Apostel geschmückt. Häufig waren auf diesen Balken auch noch Reliquienkasten ausgestellt. Das diese Anordnung zu

Triumphkreuze.





Lettner in der Stiftskirche zu Oberwesel 182).

dem Malerischsten gehört, was man sich denken kann, ist klar. Tritt sie, wie zumeist, in Verbindung mit dem Lettner auf, dann entstehen jene wunderbaren Bilder, wie sie der Halberstädter Dom bietet.

War der Raum für das Chorgestühl nicht im geschlossen Langchor untergebracht, sondern war er von einem Umgang umgeben oder ragte er in die Vierung hinein oder stand er, wie in Spanien überhaupt, im Langschiff, dann mußte er auch seitlich und nach hinten abgeschlossen werden. Dies geschieht durch die Chorschranken.

Chorfchranken.

Diese haben sich aus romanischer Zeit öfter als die Lettner erhalten, weil man in späterer Zeit das Bedürfnis hatte, dass die Gläubigen in den Bischofskirchen wie in den zu Pfarrkirchen umgewandelten Stifts- und Klosterkirchen dem Chorgebet, bezw. dem Gottesdienst beiwohnen könnten. Man hat daher die geschlossenen Lettner entsernt und durch Gitter ersetzt.

Zu den bekanntesten und schönsten Chorschranken der romanischen Zeit gehören diejenigen von St. Michael zu Hildesheim; dieselben sind noch dadurch so hoch bemerkenswert, das sie in ihrem Unterteil schöne, in Gips angetragene, halberhabene Figuren unter Baldachinen zeigen. Aehnliche Darstellungen, jedoch vollendeter, sinden sich an den ebenfalls romanischen Chorschranken der Liebfrauenkirche zu Halberstadt. Im Dom zu Trier und in St. Matthias daselbst, in Brauweiler, in St. Emmeran zu Regensburg u. s. w. gibt es noch romanische Chorschranken.

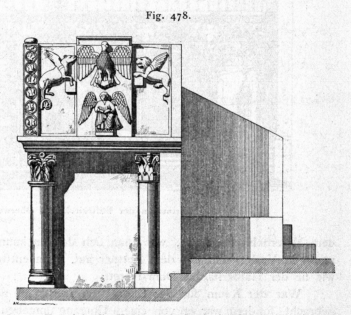
Frühgotische Chorschranken besitzt noch der Dom zu Merseburg. Diejenigen des Domes zu Cöln dürsten gegen 1320, die im Dom zu Halberstadt gegen 1350 entstanden sein. In der *Notre-Dame* zu Paris haben sich reich mit Bildwerken geschmückte Chorschranken erhalten, welche laut Inschrift 1351 fertig geworden sind.

Unter den spätgotischen Chorschranken ragen besonders diejenigen der Kathedrale von Chartres durch ihren schönen und reichen Bildwerkschmuck hervor.

#### c) Kanzeln, Taufsteine, Emporen und Orgelbühnen.

194. Kanzeln Zur Verkündigung des Wortes Gottes ist die Kanzel seit Anbeginn des Christentums im Gebrauch. In den altchristlichen Kirchen Ravennas hat sich noch eine Anzahl aus der Zeit *Theoderich des Großen* (gest. 526) erhalten. So im Dom zu Ravenna der *Ambo* des Bischoss *Agnellus*; in *St. Johann* und *St. Paul* daselbst der-

jenige des Bischofs Marianus (597); ein folcher in Sant' Apollinare nuovo; ferner der Ambo des heiligen Severus, jetzt in San Spirito zu Ravenna, und derjenige in Sant' Agatha daselbst. Auch im Dom zu Murano ist ein Ambo aus dieser Zeit vorhanden; ferner aus dem VII. Jahrhundert im Dom zu Torcello und in der Kirche della Misericordia zu Ancona. Aus dem VIII. Jahrhundert stammen die Ambonen zu Modena, Voghenza (jetzt in Ferrara) und in der Basilika zu In Santa Maria zu Toscanella befindet sich ein folcher aus dem IX. Jahrhun-



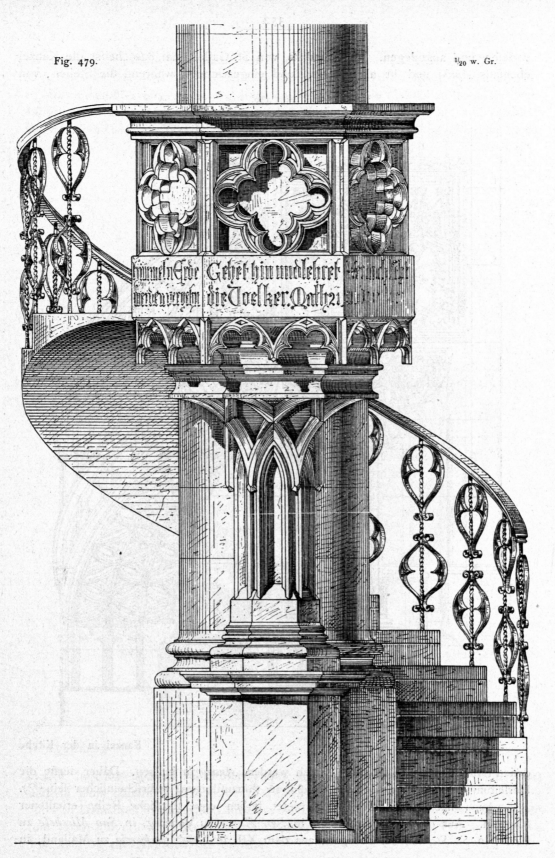
Kanzel in der Kirche zu Madonna del Castello 184).

dert, in San Marco zu Venedig, in Grado und in Santa Restituta zu Neapel solche aus dem X. Jahrhundert 183).

Die Kanzeln hießen in jener frühen Zeit Ambonen. Man nimmt an, daß ihr Name daher käme, daß sie zu zweien an den Schranken, welche die Geistlichen und Sänger umschlossen, angebracht waren, um die Epistel und das Evangelium zu

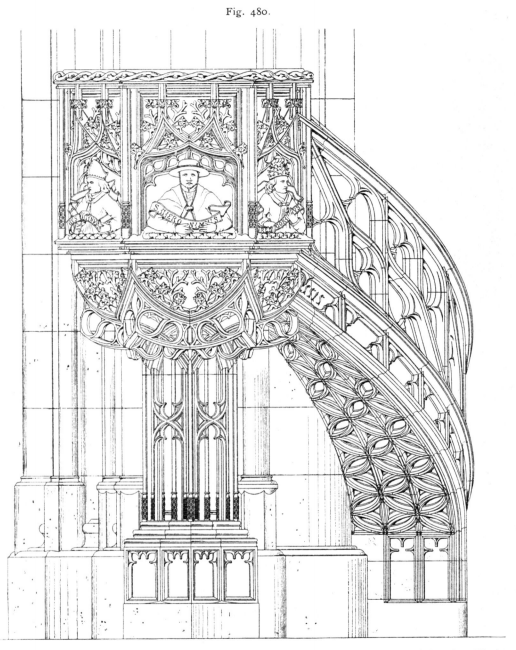
<sup>183)</sup> Siehe: ROHAULT DE LA FLEURY, CH. La messe. Paris 1883-89. Bd. III.

<sup>184)</sup> Nach: DARTEIN, DE, a. a. O.



Kanzel in der Pfarrkirche St. Paul bei Bozen.

verlesen und auszulegen. Im Grundriss von St. Gallen (um 820) heisst die Kanzel ebenfalls *Ambo* und ist als großes Rund eingezeichnet, während die Stellen, von



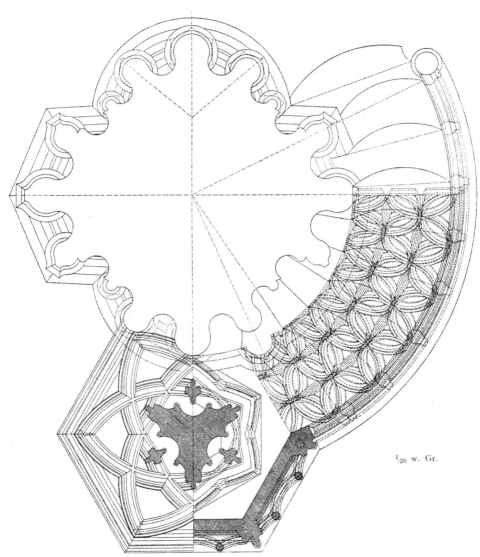
Kanzel in der Kirche

denen Evangelium und Epistel verlesen werden, Analogia heisen. Daher dürfte die Herleitung aus dem griechischen αναβαίνειν (hinaussteigen) wahrscheinlicher sein 183).

Auch nach dem Jahre 1000 bietet Italien eine stattliche Reihe erhaltener Kanzeln. Aus dem XI. Jahrhundert in San Marco zu Venedig, in San Micchele zu Pavia, in St. Stephan zu Bologna; aus dem XII. in Sant Ambrogio zu Mailand, in

San Clemente zu Rom, in Santa Maria in Cosmedin und in Santa Maria in Aracoeli daselbst; aus dem XIII. in San Lorenzo fuori le mura zu Rom, in den Domen zu Modena und Verona, in Santa Chiara zu Neapel, in San Cesario zu Rom, im Dom zu Volterra, in San Leonardo in Arcetri bei Florenz, in San Giovanni zu Pistoja und in San Bartolomeo daselbst (1250), in San Miniato zu Florenz, im Dom zu Siena

Fig. 481.



zu Eggenberg 185).

(1266), in Sant' Andrea zu Pistoja (1298), in San Micchele in Borgo zu Pisa (1304) und im Dom daselbst (1311).

In Dalmatien befinden fich im Dom zu Traù (um 1170) und im Dom zu Spalato (um 1200) gut erhaltene Kanzeln. Als Beispiel für die meisten dieser Kanzeln diene Fig. 478 184) aus *Madonna del Castello*.

In Deutschland hat sich nur die Kanzel im Aachener Münster erhalten, welche Heinrich der Heilige (gest. 1024) demselben geschenkt hatte; dieselbe ist reich mit antiken Schnitzwerken in Elsenbein und Edelsteinen ausgeschmückt und zeigt im Grundriss eine gotische Passform.

In Frankreich find gar keine Kanzeln aus jener Zeit und nur wenige Nachrichten vorhanden. So wurde in der Kathedrale von Rheims die Kanzel aufbewahrt, auf

welcher der heilige Bernhard von Clairvaux (1140) gepredigt hatte. Die Kanzeln müffen damals, nach den Miniaturen zu urteilen, verschiebbar aus Holz hergestellt worden sein, wie ein größerer Stuhl. In der großen Legende vom Leben der heiligen Hedwig wird eine solche hölzerne Kanzel abgebildet.

unterstützung der Kanzel und Treppe.

Erst aus spätgotischer Zeit find eine Anzahl fester Kanzeln in Holz und Stein erhalten. zeigen jene zwei möglichen Anlagen, dass die Kanzel entweder nur durch eine Säule oder einen Pfeiler unterstützt oder dass sie von mehreren getragen wird. Den ersten Fall stellen die Kanzeln zu St. Paul bei Bozen (Fig. 479) und zu Eggenberg (Fig. 480 u. 481 185) dar. Will man den inneren Durchmesser der Kanzel nicht allzu groß anlegen, höchstens 1,00 m, dann muss man meist zum sechseckigen Grundrifs greifen. Beim achteckigen werden die einzelnen Seiten fo klein, dass die Treppe nicht mehr in genügender Breite in eine Seite hineinmünden kann.

Die Treppe wird entweder freitragend in den Kirchenpfeiler eingebunden oder unabhängig von demfelben, durch Säulchen und



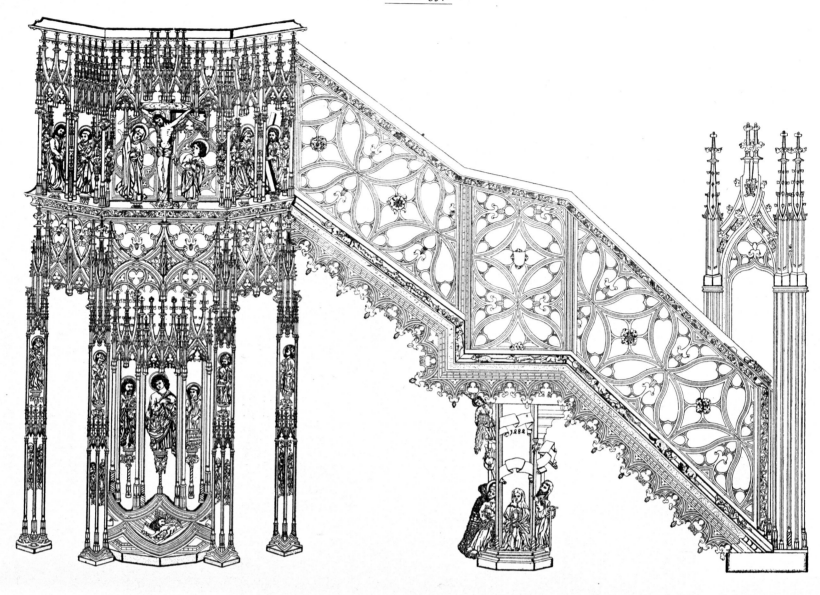
Kanzel im Refektorium der Kirche St.-Martin des Champs zu Paris 186).

Bogen unterstützt, hinaufgeführt. Die Höhe der Kanzel darf nicht zu gering bemeffen werden. Ihre Fußbodenhöhe muß mindestens  $2,00\,\mathrm{m}$  betragen; fonst ist der Predigende schwer zu verstehen.

Welchen Reichtum die Kanzeln der spätgotischen Zeit entfalten, zeigt der Entwurf für die Kanzel im Strassburger Münster (siehe die nebenstehende Tasel); hier

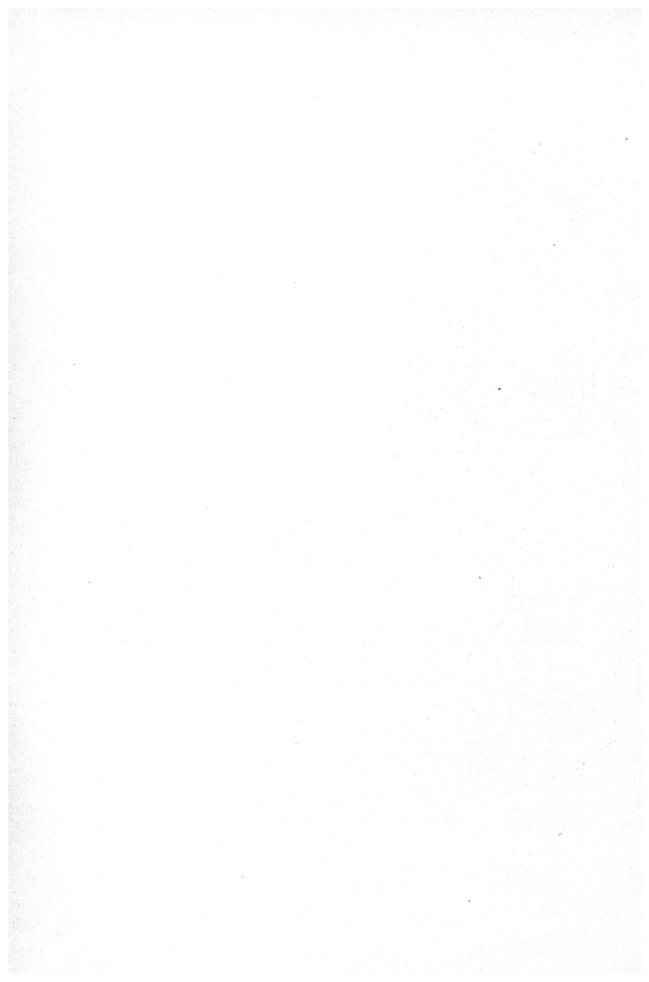
<sup>185)</sup> Nach: Wiener Bauhütte etc.

<sup>186)</sup> Nach: Viollet-Le-Duc, a. a. O., Bd. II, S. 410.



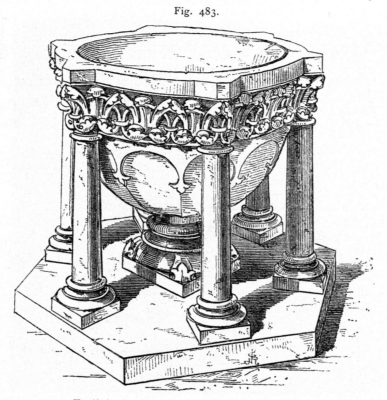


Entwurf für die Kanzel im Münster zu Strassburg.



ist der Zugang zur Treppe schon durch eine besondere Tür ausgebildet und geschlossen, ein Vorgehen, welches die deutsche Renaissance in stattlichster Weise besolgte. An sich gehört der Strassburger Entwurf zu den geistlosen Kunststücken, welche durch unvernünstige Häufung viel zu kleiner und verkümmerter Einzelheiten den sehlenden großen Gedanken und den künstlerischen Schwung ersetzen sollen. Die Vernichtung dieser späten mittelalterlichen Kunst durch die Renaissance war ebenso wohlverdient wie eine Erlösung aus den Händen unfähiger Handwerksmeister und Spiessbürger.

Fig. 482 zeigt eine andere Anordnung. Die Kanzel ist ein balkonartiger Ausbau an der Wand, zu dem man durch eine kleine Treppe in der Mauer hinaussteigt;



Taufstein in der Pfarrkirche zu Andernach 187).

ein kleiner Erker gibt Raum und Licht. Diese reizende Schöpfung befindet sich im Resektorium von St.-Martin des Champs zu Paris; sie stammt aus der glorreichen Zeit des XIII. Jahrhunderts.

Das Ausspenden der Tause nach heutigem Brauche nur mittels Benetzung des Hauptes scheint im Verlause des XII. Jahrhunderts in Uebung gelangt zu sein. Wenigstens verschwinden mit dem Ansang des XIII. Jahrhunderts die Tauskirchen, und die Taussteine bürgern sich überall ein. Eine tiese Schale aus einem Fuss bildet ihre Grundsorm. Da das Tauswasser nur einmal im Jahre geweiht wurde, so bewahrte man es im Tausstein aus. Eine metallene Schüssel, die Tausschüßel, verdeckte es; in sie sloss beim jedesmaligen Gebrauche das Tauswasser ab. Zumeist wird das Ganze noch durch einen reichen Deckel geschlossen.

196. Taufbecken

<sup>187)</sup> Nach: Воск, а. а. О.

Der Taufftein aus der Pfarrkirche zu Andernach (gegen 1200; Fig. 483 <sup>187</sup>) gibt eine am Rhein und in Westfalen sehr beliebte Art wieder, die im XII. und während der ersten Hälfte des XIII. Jahrhunderts in den verschiedensten Abwechselungen aus Werkstein hergestellt worden ist. Die Stuse ist mit ihren Ecken so gedreht, dass der Geistliche beim Hinaustreten durch die Kapitellchen nicht behindert wird.

Bei einfacheren Lösungen steht die Schale allein auf dem Fuss. Dieser Unterbau wird oft durch Tiere und kauernde Gestalten gebildet. Derart ist der Tausstein in der Tauskirche zu Parma, der wohl von *Antelami* (um 1180) herrührt (Fig. 484).

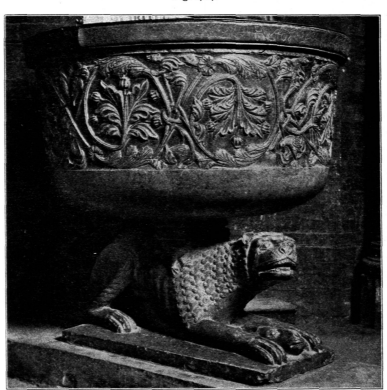


Fig. 484.

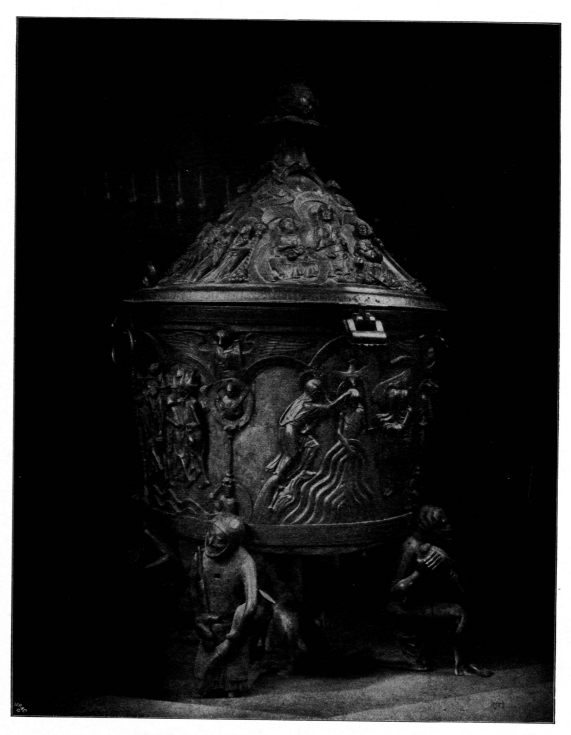
Taufstein in der Taufkirche zu Parma.

Häufig werden die Taufbecken aus Bronze gegossen. Eines der bekanntesten und reichsten steht im Dom zu Hildesheim (gegen 1200; Fig. 485).

Der Tausstein aus der Reinoldikirche zu Dortmund (Fig. 486 <sup>188</sup>) zeigt die beliebte frühgotische Form in spätgotischer Umbildung. Die innere Bechersorm wird auch häusig für sich allein verwendet. Dieses Dortmunder Tausbecken ist laut Inschrift 1469 von *Fohan Winnenbrock* gegossen worden; es ist 1,12 m hoch und hat 1,14 m oberen Durchmesser.

Die Emporen dienen dazu, den Raum in der Kirche zu vergrößern, oder haben andere bestimmte Zwecke zu erfüllen. In manchen Gegenden heißen die Emporen, welche zur Aufnahme der Sänger und der Orgel zumeist im Westende der Kirchen

Emporen.



Taufbecken im Dom zu Hildesheim.

angebracht werden, auch Chöre. In Cöln hat fich die Bezeichnung »Doxal« erhalten.

Emporen sind in Deutschland seit frühromanischer Zeit vorhanden. In England findet man sie gar nicht.

Sie waren gewölbt oder aus Holz hergestellt. Ein reizvolles Beispiel einer folchen hölzernen Empore bietet die Kirche zu Pipping (Fig. 487 189).





Taufbecken in der Reinoldikirche zu Dortmund 188).

198. Orgeln. Schon Theophilus beschreibt in seiner »Diversarum artium schedula« den Orgelbau. Die Orgeln sind seit frühen Zeiten im Gebrauch gewesen, aber nur von kleinen Abmessungen. 1292 wird über eine Orgel sür das Strassburger Münster wie solgt berichtet: »Anno Domini 1292 . . . Item eodem anno comparavimus organas, que constabant quingente libre Argentinensis monete. Eodem tempore fuerunt procuratores fabrice Lucas miles et Ellenhardus maior prope monasterium. Et magister Guncelinus de Frankensort paravit predictas organas« 190).

Erst gegen Ende des XV. Jahrhunderts wachsen sich die Orgeln zur heute

<sup>189)</sup> Nach: Wiener Bauhütte etc.

<sup>190)</sup> Siehe: Ellenhardi Argentinensis Annales in Monum. Germ. hist. Script. XVII. Hannover 1861. S. 103.

üblichen Größe aus, und damit entstehen auch die großen Orgelgehäuse. Daher gibt es kaum Orgelgehäuse in gotischen Formen; eines der wenigen erhaltenen

bietet Fig. 488 193).

## d) Leuchter.

Die siebenarmigen Leuchter sind die Nachahmungen des siebenarmigen Leuchters im Tempel zu Jerusalem; derselbe wird im zweiten Buche Mosis, Kapitel XXXVII wie folgt beschrieben:

199. Siebenarmige Leuchter

»Er machte auch den Leuchter aus einem Guss, von feinstem Golde, aus dessen Schafte die Röhren, die Kelche und die Knöpflein, und die Lilien hervorkamen: fechs Röhren auf beiden Seiten, drei Röhren auf einer Seite und drei auf der anderen; drei nussförmige Kelche waren an jeglichem Rohre mit Knöpfchen und Lilie und drei nussförmige Kelche mit dem anderen Rohre, mit Knöpfchen und Lilie. Und also war gleich das Werk der fechs Röhren, die aus dem Schafte des Leuchters hervorgingen. Aber am Schafte felbst waren vier nussförmige Kelche, jeglicher mit Knöpfchen und Lilie: und kamen auch Knöpflein an

drei Orte unter je zwei Röhren, die, zufammen fechs Röhren, aus einem Schafte herausgehen. Die Knöpflein also und die Röhren kamen aus dem Schafte, alle gegossen aus feinstem Golde. Er machte auch sieben Lampen mit ihren Lichtputzen, und die Gefäße, worin man, was abgeputzt ift, erlöscht,

vom feinsten Golde. Ein Talent Goldes wog der Leuchter mit allen feinen Gefässen.«

Dargestellt finden wir diesen siebenarmigen Leuchter am Triumphbogen des Titus, da Titus den Leuchter bei der Zerstörung Jerusalems erbeutet und nach Rom gebracht. Ob der Leuchter bei der Einnahme Roms (455) durch Geiserich und feine Vandalen, welche die Tempelgeräte mit nach Afrika nahmen, noch vorhanden war, wie Gregorovius 191) annimmt, ift ebenfo unbelegt wie unwahrscheinlich. Denn die Stelle, welche dies beweisen foll, lautet wie folgt 192):

» Gizerichus vero Eudoxiam simul cum Eudocia et Placidia eius ex Valentiniano filiabus capit: Gazamque omnem Imperatoriam in navibus positam secum in Africam tulit . . . In qua et Judeorum res multae nobiles extitere quae olim a Tito Vespasiano quum Hieru-

solymas cepit Romam cum quibusdam aliis exportate fuerunt.«

Orgelempore in

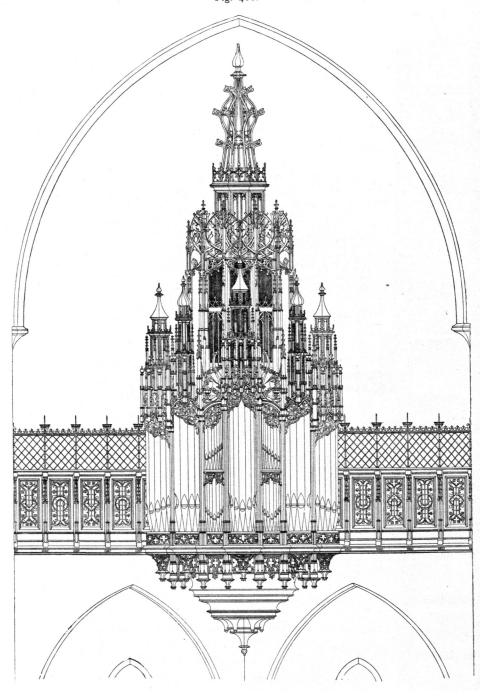
Kirche zu Pipping 189).

<sup>191)</sup> In: Geschichte der Stadt Rom. Stuttgart 1875. Bd. I, S. 203.

<sup>192)</sup> PROCOPIUS de bello Persico. Rom 1509. Bd. III u. IV.

<sup>193)</sup> Nach einer Zeichnung von Cuypers.



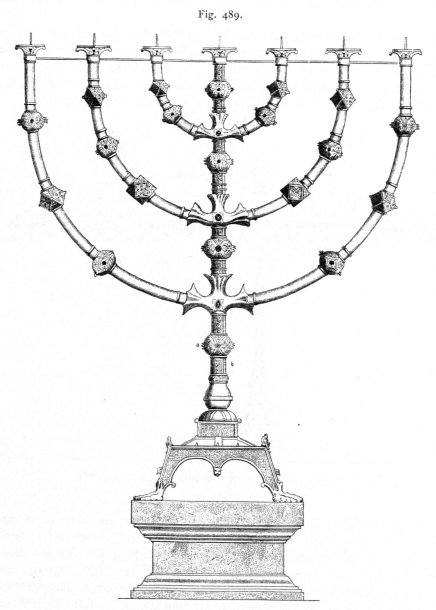


Orgel zu Jutfaas, früher zu Amsterdam 193).

Der Leuchter wird nicht genannt, und dass sich ein Talent Goldes vor Nero und seinen Nachfolgern gerettet haben sollte, ist mehr als unwahrscheinlich.

Den Leuchter selbst, wie seine Darstellung auf dem Titus-Bogen, hat das frühe Mittelalter nachgebildet. Als der älteste siebenarmige Leuchter, welcher sich erhalten

hat, gilt derjenige in der Stiftskirche zu Essen (Fig. 489); um seinen unteren Knauf liest man die Inschrift: Ƞ MAHTHILD ABBATISSA ME FIERI JUSSIT ET CHRISTO CONSECRAVIT †«. Man nimmt bisher an, dass die Austraggeberin



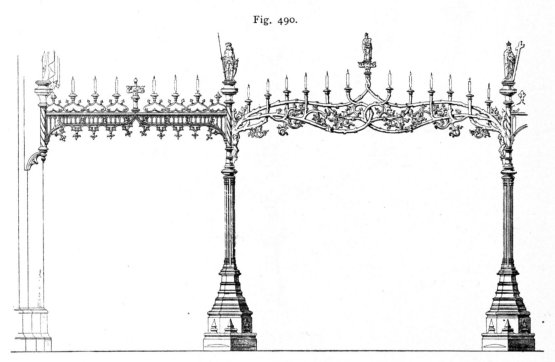
Siebenarmiger Leuchter im Münster zu Effen. 1/20 w. Gr.

die Aebtissin Mathilde II. (974—1011) gewesen ist und der ganze Leuchter aus jener Zeit stamme. Der Augenschein lehrt aber, dass die Formen des Leuchters zwei völlig verschiedenen Zeiten angehören. Der Fuss mit dem unteren Anfang des Stieles, um dessen Wulst obige Inschrift läuft, zeigt höchst altertümliche Formen und wird um das Jahr 1000 entstanden sein; der ganze Oberteil jedoch bietet eine reich

entwickelte Kunst, welche erst der Zeit um 1150 entsprossen sein kann. Die Knause sind von sehr geschickter und reicher Bildung.

Diesem Oberteil gleichalterig ist der schöne siebenarmige Leuchter im Dom zu Braunschweig, welchen *Heinrich der Löwe* nach seiner Rückkehr aus Palästina (1173) aussühren ließ.

Im Stifte Klosterneuburg hat sich der Oberteil eines romanischen siebenarmigen Leuchters von großer Schönheit der Einzelteile erhalten; seine Gestalt weicht von derjenigen des salomonischen Leuchters ab, da die Lichter nicht in gleicher Höhe stehen; Stamm und Knäuse sind durchbrochen und mit sehr reizvollem romanischen Ornament verziert. Er dürste zwischen 1150 und 1200 entstanden sein.



Altarleuchter in der St. Viktorskirche zu Xanten <sup>194</sup>).

1/52 w. Gr.

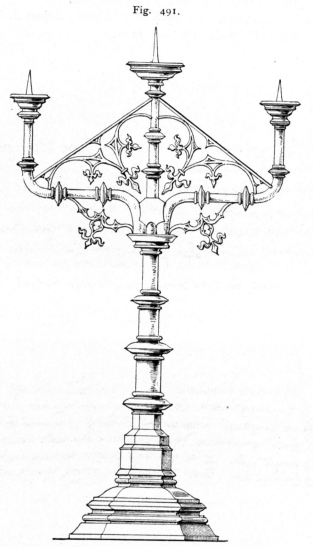
Der großartigste siebenarmige Leuchter ist jener im Dom zu Mailand. Er zeichnet sich außer durch seine herrlichen Ornamente, insbesondere auch durch schöne figürliche Darstellungen aus, die in der Anbetung der heiligen drei Könige gipfeln. Die Reliquien der heiligen drei Könige hat zwar schon Rainald von Dassel 1162 nach der Vernichtung Mailands durch Friedrich Barbarossa nach Cöln gebracht; doch scheint die Verehrung derselben in Mailand diesen Verlust überlebt zu haben. Denn dass der Leuchter vor 1162 entstanden sei, will sich mit den überaus reichen Formen nicht recht reimen; er dürste eher nach als vor 1200 gegossen worden sein.

Bekannt sind ferner noch die siebenarmigen Leuchter in St. Gangolph zu Bamberg und in der Bustorskirche zu Paderborn, sowie die Bruchstücke zweier Leuchtersüsse im Dom zu Prag und in der Kathedrale zu Rheims, welche vielleicht zu siebenarmigen Leuchtern gehört haben.

<sup>194)</sup> Nach: Aus'm Weerth, a. a. O., Bd. I, Taf. XVIII.

Außer diesen siebenarmigen Leuchtern gibt es meist noch große seststehende Leuchter, welche in der Nähe der Altare die erforderliche Helligkeit verbreiten (Fig. 491 194). Von besonders großen Abmessungen ist ein zweiter Leuchter aus Messinggus in St. Viktor zu Xanten (Fig. 490 194), welcher sich über die ganze Breite des Chors erstreckt; er ist dreiteilig. Fig. 490 bringt das Mittelseld und das linke

200. Altarleuchter.



Altarleuchter in der St. Viktorskirche zu Xanten 194).

1/20 w. Gr.

Seitenfeld, welches dem rechten gleich ist; an den beiden Sockeln steht folgende Inschrift: »desen luchter is gemacht toe Maystricht anno dm. mccccc en eyn« (1501).

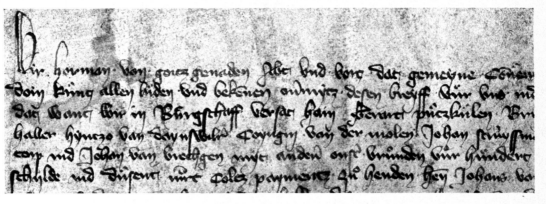
Schliefslich waren die großen Radleuchter seit alters her Prunkstücke der inneren Ausstattung der Kirchen. Sie dienten besonders zur Erleuchtung des Chorraumes. Die bekanntesten sind die großen Radleuchter im Münster zu Aachen und im Dom zu Hildesheim; sie stellen das himmlische Jerusalem dar; die Stadtmauern bilden den großen Reif, die Tore und Türme die Laternen; auf den Zinnen sind

201. Radleuchter. die Lichterhalter angebracht, und große Stabketten halten den Reif zusammen. Sie find aus Silber und Gold hergestellt und reich mit Filigran und Niello verziert.

Der große Radleuchter im Dom zu Hildesheim hat 6<sup>m</sup> Durchmesser; er ist unter dem heiligen *Bernward* begonnen und unter seinem Nachfolger *Hezilo* vollendet worden, also zwischen 1020 und 1040. Das kleine Rad ist von Bischos *Azelin* (1044—54) geschenkt worden, aber völlig umgearbeitet.

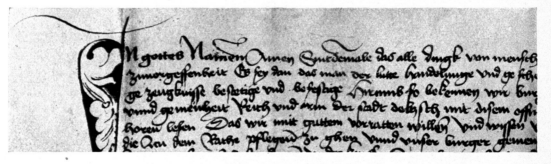
Den großen Kronleuchter im Aachener Münster haben Friedrich Barbaroffa und seine Gattin geschenkt, wahrscheinlich 1165.

Fig. 492.



Urkunde des Abtes Hermann von Brauweiler bei Cöln.

Fig. 493.



Urkunde des Rates der Stadt Delitzsch. (1463.)

15. Kapitel.

Schrift.

202. Arten der Schrift. Auch der Schrift hat das Mittelalter seinen Stempel ausgeprägt und selbständige Züge geschaffen. Den Werdegang der mittelalterlichen Schrift zu betrachten und zu durchforschen, ist für die heutige Zeit von ganz besonderem Interesse, einerseits, weil man selbst Neues schaffen möchte, andererseits, weil diese Schriftzeichen heute bei uns in den Bann getan werden.